
 

 
 
 
 
 



ISCOMET Mreža za demokratiju, ljudska prava i zaštitu pripadnika 
etničkih i verskih manjina u jugoistočnoj Evropi 

 
Projekat „Mariborska inicijativa“ 

Doprinos verskih zajednica pomirenju, poštovanju različitosti, 
demokratiji, ljudskim pravima, zaštiti manjina, saradnji i stabilnosti u 

jugoistočnoj Evropi 
 

 
 

DEMOKRATIJA I RELIGIJA 
 
 

Izbor tekstova i diskusija sa okruglog stola  
 

DOPRINOS VERSKIH ZAJEDNICA U SR JUGOSLAVIJI 
POMIRENJU, POŠTOVANJU RAZLIČITOSTI, DEMOKRATIJI, 

LJUDSKIM PRAVIMA, ZAŠTITI MANJINA, SARADNJI I 
STABILNOSTI U JUGOISTOČNOJ EVROPI 

 
Beograd, Centar Sava, 14–15. decembar 2001. 

 
 
 
 
 

 
Goran Bašić i Silvo Devetak (urednici) 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

Beograd, 2003 

1 



 
DEMOKRATIJA I RELIGIJA 
Izbor tekstova i diskusija sa okruglog stola „Doprinos verskih zajednica u SR Jugoslaviji 
pomirenju, poštovanju različitosti, demokratiji, ljudskim pravima, zaštiti manjina, saradnji i 
stabilnosti u jugoistočnoj Evropi“, Beograd, 2001. 
 
Izdavači: 
 
ISCOMET – Inštitut za etnične in regionalne študije 
Ulica heroja Tomšiča 4, SI-2000 Maribor, Slovenija 
Tel.: + 386 2 25 00 440 
        + 386 2 23 55 370 
Fax:  + 386 2 23 55 372 
 
ECERS – Evropski center za etnične, regionalne in sociološke študije Univerze v Mariboru 
Krekova 2, SI-2000 Maribor, Slovenija 
 
Centar za istraživanje etniciteta 
Bulevar umetnosti 5 
11070 Novi Beograd 
E mail: ercbgd@eunet.yu  
Tel./fax: 381 11 196 745 
E-mail: ercbgd@eunet.yu 
 
Urednici:  
mr. Goran Bašić i prof.dr Silvo Devetak 
 

Međunarodni redakcioni odbor: 
Mr. Goran Bašić (Beograd), Jan Berting (Roterdam), prof. dr Thomas Bremer (Münster), prof. 
dr Silvo Devetak (Maribor), Prof.Dr.hab. Francis Dessart (Namur), dr Jelena Đorđević 
(Beograd), prof. dr Dragoljub Đorđević (Niš), ass. prof. Karsten Fledelius (Kopenhagen), prof. 
dr Božidar Jakšić (Beograd), prof.dr Vladeta Jerotić (Beograd), mr. Jasna Murgel (Maribor), 
prof. dr Vladimir Ortakovski (Skopje), dr Silviu Rogobete (Temišvar), prof.dr Anton Stres 
(Maribor), prof.dr Vojislav Stanovčić (Beograd), dr Dubravka Valić-Nedeljković (Novi Sad), 
Christiane Villain Gandossi (Marsej), prof. dr Milan Vukomanović (Beograd), dr Michael 
Weninger (Brisel), dr Mato Zovkić (Sarajevo), Jasmina Klojčnik, sekretar (Maribor). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Štampanje zbornika omogućio je: 
Catholic Relief Service, Beograd 
 
 
 
 

2 



 
SADRŽAJ 

 
Reč urednika .............................................................................................................................    5 
 
UVODNE REČI........................................................................................................................     7 
 
Prva sesija 

OSTVARIVANJE VERSKIH SLOBODA I PRAVA U KONTEKSTU OBNOVE I 
RAZVOJA DEMOKRATIJE I LJUDSKIH PRAVA U SR JUGOSLAVIJI 
I UREĐIVANJE DEMOKRATSKIH ODNOSA IZMEĐU DRŽAVE I CRKAVA 
ODNOSNO VERSKIH ZAJEDNICA ..............................................................................   23 
Milan Vukomanović, RELIGIJSKE SLOBODE U JUGOSALVIJI ...............................  25 

 
DISKUSIJA...............................................................................................................................  29 
 
Druga sesija 

ULOGA CRKVE U PLURALISTIČKOM DRUŠTVU I PLURALISTIČKOJ DRŽAVI. 47 
Tomas Bremer, ULOGA CRKVE U PLURALISTIČKOM DRUŠTVU I U 
      PLURALISTIČKOJ DRŽAVI.....................................................................................  49 
 

DISKUSIJA…............................................................................................................................  51 
 
Treća sesija 

DOPRINOS CRKAVA I VERSKIH ZAJEDNICA U SR JUGOSLAVIJI RAZVIJANJU 
SARADNJE MEĐU LJUDIMA I NARODIMA U JUGOISTOČNOJ EVROPI, 
POSEBNO NA PROSTORU PRETHODNE JUGOSLAVIJE ........................................   85 
Anton Stres, DOPRINOS CRKAVA I VJERSKIH ZAJEDNICA JUGOISTOČNE 
EUROPE RAZVIJANJU SARADNJE MEĐU LJUDIMA I NARODIMA U 
      JUGOISTOČNOJ EUROPI .........................................................................................  87 

 
DISKUSIJA…............................................................................................................................  91 
 
Četvrta sesija 

ULOGA CRKAVA, ODNOSNO VERSKIH ZAJEDNICA U OBLASTI KULTURE, 
OBRAZOVANJA I MEDIJA U SMISLU AFIRMACIJE MULTIETNIČKOG I 
MULTIRELIGIJSKOG DRUŠTVA ................................................................................  103 
Jelena Đorđević, ULOGA CRKAVA, ODNOSNO VERSKIH ZAJEDNICA U 
     OBLASTIMA KULTURE, OBRAZOVANJA I MEDIJA U SMISLU AFIRMACIJE 
     MULTIETNIČKOG I MULTIRELIGIJSKOG DRUŠTVA .....................................   105 
 

DISKUSIJA…..........................................................................................................................  111 
 
Peta sesija 

MEĐUSOBNI ODNOSI CRKAVA, ODNOSNO VERSKIH ZAJEDNICA I ZAŠTITA 
MALIH VERSKIH ZAJEDNICA ..................................................................................  131 
Dragoljub Đorđević, MEĐUSOBNI ODNOSI CRKAVA, ODNOSNO VERSKIH  
         ZAJEDNICA I ZAŠTITA MALIH VERSKIH ZAJEDNICA ..............................   133 
 

DISKUSIJA.............................................................................................................................   139 
 

3 



 
AUTORSKI PRILOZI 

Srđan Vukadinović, DOPRINOS VJERSKIH ZAJEDNICA POŠTOVANJU 
  RAZLIČITOSTI I TOLERANCIJI U USLOVIMA TRANZICIONIH KRETANJA...  155 
Božidar Jakšić, BOGATSTVO RAZLIKA: DOPRINOS VERSKIH ZAJEDNICA 
    DEMOKRATIJI U POSTTOTALITARNOM DRUŠTVU ........................................   161 
Slobodan Vukićević, RELIGIJSKO U MODERNOJ NACIJI.......................................   166 
Branimir Stojković, OD BALKANA DO JUGOISTOČNE EVROPE ........................   170 
Vojislav Stanovčić, USTAVNO-ZAKONSKI OKVIRI OSTVARENJA 
   VERSKOG MIRA, TOLERANCIJE, SLOBODA .......................................................  174 
Jovan Živković, ZABLUDA RELIGIJSKOG KAO TOLERANTNOG SVETA .........   198 
Pol Mojzes, PLURALIZAM U CRKVI I DRUŠTVU ...................................................   201 
Vesna Trifunović, VERSKO OBRAZOVANJE DANAS – PUT KA PRAVOJ 
    DUHOVNOSTI ..…….................................................................................................   209 
Jerej Vasilij Tarasjev ....................................................................................................   212 
Zorica Kuburic, RELIGIJA IZMEĐU REGIONALNOG I UNIVERZALNOG  
     IDENTITETA ............................................................................................................   216 
Ratomir Grozdanoski, ULOGATA NA PRAVOSLAVNATA CRKVA VO 
     SOVREMENOTO PLURALISTIČKO OPŠTESTVO I PLURALISTIČKA 
     DRŽAVA ...................................................................................................................   223 
Goran Bašić, RELIGIJA I SAVREMENI KONFLIKTI ...............................................   231 
 

PRILOZI 
BEOGRADSKA DEKLARACIJA O VERSKIM ZAJEDNICAMA I VERSKIM 
SLOBODAMA U DEMOKRATSKOM DRUŠTVU ....................................................   241 
PREDLOG ZAKONA O VERSKOJ SLOBODI ...........................................................   244 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

4 



Reč urednika 
 

Proteklo je nešto više od godine od održavanja okruglog stola Doprinos verskih 
zajednica u SR Jugoslaviji pomirenju, poštovanju različitosti, demokratiji, ljudskim 
pravima, zaštiti manjina, saradnji i stabilnosti u jugoistočnoj Evropi. Međutim, ova 
vremenska distanca nije ugrozila aktuelnost teme, niti je umanjila značaj rasprave koja 
je vođena. Naprotiv, mnogi problemi koji su u raspravi na okruglom stolu razmatrani i 
dalje su aktuelni i čini se da će još neko vreme biti prisutni u društvenoj stvarnosti 
država nastalih na prostoru SFRJ.  

Svakako najveća promena koja se za proteklih četrnaest meseci dogdila jeste da 
je sa istorijske scene nestala Jugoslavija. Posle gotovo jednogodišnje rasprave i 
usaglašavanja različitih političkih interesa, u parlamentima Srbije, Crne Gore  i do tada 
zajedničkom saveznom parlamentu usvojena je 6. februara Ustavna povelja kojom je 
stvorena nova državna zajednica Srbija i Crna Gora. Možda nište slikovitije od ovog 
događaja ne svedoči o prostoru i vremenu u kojem živimo. U relativno kratkom 
istorijskom periodu od 1918. do 2003. godine ova država je više puta transformisana: 
prvobitna Kraljevine Srba, Hrvata i Slovenaca i njena naslednica Kraljevine 
Jugoslavije egzistirale su do aprilskog sloma 1941. godine; socijalistička država, 
republikanskog tipa formirana je 1943, a raspla se 1991. godine; najzad treća 
Jugoslavija formirana na osnovu političke volje tadašnjeg establišmenta potrajala je 
nešto duže od decenije. U procene o tome kakva će biti sudbina države koja je sa 
istorijske scene potisnula, ne samo državnu zajednicu koja joj je predhodila već i ideju 
jugoslovenstva, ne želimo da se upuštamo, ali svakako da bi trebalo pomenuti da će za 
nasleđene probleme morati da traži efikasnije načine rešavanja od onih kojima je 
raspoolagala predhodna država.   

O jednom od tih problema, koji je prisutan kako u susednim, tako i u državama i 
koje su ne tako davno činile jugoslovensku državnu zajednicu, raspravljali smo na 
pomenutom okruglom stolu na kojem su predstavljeni radovi i izneta mišljenja koja su 
sadržana u ovom zborniku. Okrugli sto je organiziran zahvaljujući inicijativi 
slovenačke nevladine organizacije ISCOMET koja u posloednjoj deceniji prati i 
proučava delovanje crkava i verskih zajednica u jugoistočnoj Evropi. Prvi sastanak na 
ovu temu ISCOMET je organizovao 1992. godine na Pohorju. Tada, kao i mnogo puta 
pre i posle toga predstavnici crkava i verskih zajednica upozoravali su kakve posledice 
može prouzrokovati netolerancija i mržnja koje su se širile tadašnjim jugoslovenskim 
prostorom. Pet godina kasnije, 1997. godine u Rogaškoj Slatini predstavnici istih 
konfesija osuđivali su nedela i pogrome koji su, kadkad i u ime pravoverja učinjeni i 
pozivali su na pomirenje i uspostavljanje dijaloga.  

Sa ovih sastanaka i neprestanog delovanja ISCOMET-a i njegovih saradnika koji 
su ustanovili mrežu za demokratiju, ljudska prava i zaštitu pripadnika etničkih i verskih 
manjina u Jugoistočnoj Evropi nastala je Mariborska inicijativa koja je posle dve 
godine postojanja od projekta prerasla u pokret koji okuplja predstavnike, crakava, 
verskih zajednica, verujuće ljude, ali i ateiste koji razumeju civilizacijski i kulturni 
uticaj i doprinos crkava društvenom razvoju. Zhavaljujući ovom projektu koji je 
podržala Evropska unija realizovan je okrugli sto u Beogradu na kojem je učestvovalo 
oko šezdeset učesnika. O organizaciji, pripremi i osmišljavanju skupa pored ISCOMT-
a učestvovali su stručnjaci Centra za istraživanje etniciteta iz Beograda. Svojim 
sugestijama i savetima naročito je pomogao prof. dr Milan Vukomanović. Zahvalnost 

5 



dugujemo i drugim članovima programskog odbora: nadbiskupu i mitropolitu 
beogradskom Stanislavu Hočevaru, muftiji beogradskom Hamdija ef. Jusufspahiću, 
njegovom preosveštenstvu episkopu Šabačko – valjevskom Lavrentiju, njegovom 
preosveštenstvu vikarnom episkopu Atanasiju, rabinu Isaku Asielu, prof. dr Radovanu 
Bigoviću, akademicima Vladeti Jerotiću, Dimitriju Stefanoviću i Vojislavu Stanovčiću 
i prof. dr Đuri Šušnjiću.  

Otvaranje skupa oplemenili su svojim nastupom članovi Hora Muzikološkog 
instituta SANU kojim je dirigovao akademik Dimitreije Stefanović. Izborom repertoara 
i besprekornim nastupom ostali su u sećenju učesnika i gostiju okruglog stola. 
U radu okruglog stola učestvovali su gopodin Mihael Vajninger, politički savetnik 
Evropske Unije i gospodin Ridiger Nol izvršni sekretar evropske konferencije crkava, 
kao i predstavnici resornih ministarstava savezne vlade i vlade Srbije.  

Uvodna izlaganja prof. dr Milana Vukomanovića, dr Tomasa Bremera, dr 
Antona Stresa, prof. dr Jelene Đorđević i prof. dr Dragoljuba Đorđevća uvodila su 
učesnike u raspravu koja je vođena u sledećim tematskim celinama:  

1. Ostvarivanje verskih sloboda i prava u kontekstu obnove i razvoja demokratije i 
ljudskih prava u SR Jugoslaviji i uredjivanje demokratskih odnosa između 
države i crkava, odnosno verskih zajednica  

2. Uloga crkve u pluralističkom društvu i u pluralističkoj državi 
3. Doprinos crkvi i verskih zajednica u SR Jugoslaviji razvijanju saradnje među 

ljudima i narodima u JIE posebno na prostoru prethodne Jugoslavije 
4. Uloga crkvi odnosno verskih zajednica u oblasti kulture, obrazovanja i medija u 

smislu afirmacije multietničkog i multireligijskog društava 
5. Međusobni odnosi crkvi, odnosno verskih zajednica i zaštita malih verskih 

zajednica 
Tekstovi u zborniku podeljeni su u dve celine. U prvoj se nalaze pomenuta 

uvodna izlaganja i diskusije koje su vođene nakon što su saopštena. Manji broj 
diskusija je autorizovan, a preostale je redakcijski uredio mr Goran Bašić. Prilikom 
uređivanja diskusija vođeno je računa da intervencije budu što manje i neprimetnije, a 
tamo gde su bile neophodne, da smisao integralnog teksta ostane neizmenjen. U 
drugom delu zbornika nalaze se originalni naučni radovi učesnika skupa.  

Sastavni deo zbornika su Beogradska deklaracija – dokument koji su na 
plenarnoj sednici usvojili svi učesnici okruglog stola i predlog Zakona o verskim 
slobodama koji je preuzet iz lista SPC Pravoslavlje. Smatramo da su ova dva 
dokumenta značajna jer odražavaju mišljenje kako duhovnih i svetovnih lica, tako i 
države na pitanje verskih sloboda, položaja crkava i verskih zajednica, ali i doprinose 
unapređenju odnosa, kako u Srbiji i Crnoj Gori tako i u drugim multikonfesionalnim i 
multietničkim društvima. 

Na kraju, ali ne na poslednjem mestu zahvaljujemo se Evropskoj Uniji – 
Royaumont process i Ministarstvu vanjskih poslova Republike Slovenije koji su 
pomogli održavanje skupa, kao kancelariji Catholic Relief Services u Beogradu koja je 
omogućila štampanje zbornika. 

 
Silvo Devetak    Goran Bašić 

 
 
 

6 



 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

UVODNE REČI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

7 



8 



 
Prof. dr Silvo Devetak 
 

Poštovana preosveštenstva, Ekselencijo, gospodo, dragi prijatelji. Danas sam 
jako srećan što imam priliku da vas pozdravim u ime Međunarodnog programskog 
odbora Mariborske inicijative. Iskreno sam vam zahvalan što ste se odazvali našem 
pozivu da učestvujete u radu okruglog stola koji je posvećen pitanju doprinosa crkava i 
verskih zajednica procesima demokratizacije, zaštite ljudskih prava i prava nacionalnih 
manjina u SR Jugoslaviji. 

Kao što vam je poznato, ISCOMET je međunarodna nevladina organizacija sa 
savetodavnim statusom pri Savetu Evrope, koja se bavi traženjem puteva za razvijanje 
međunarodne saradnje u Evropi, što se naročito odnosi na one koji žive u graničnim 
područjima, zatim međuetničkim odnosima i zaštitom manjina i, najzad, problemima 
očuvanja kulturne baštine etničkih i verskih zajednica kao najupečatljivijeg izraza 
kulturnog i verskog pluralizma društava u kojima živimo. U toj svojoj sveevropskoj 
orijentaciji ISCOMET je od osnivanja 1989. godine sa najvećom posvećenošću 
nastojao da učini sve u okviru svojih mogućnosti za odbranu dostojanstva čoveka, mira 
i saradnje na geografskom području koje se danas naziva jugoistočna Evropa, a 
posebno na tlu nekadašnje Jugoslavije. Digli smo svoj glas kada se rušio Vukovar, digli 
smo svoj glas kada su se rušili kulturni i verski spomenici u Hrvatskoj, kada se pucalo 
na Sarajevo, kao i povodom drugih ljudskih tragedija na našem tlu. Bili smo i među 
retkima, ako ne i jedini, koji su u maju 1999. godine u pozivu odgovornim ljudima u 
NATO-u i međunarodnoj zajednici zatražili prestanak bombardovanja Jugoslavije i 
političko rešavanje krize u vezi s Kosovom. O tome da smo bili u pravu svedoče i 
brojni pozitivni odazivi koje smo dobili od relevantnih ministara za spoljne poslove i 
drugih. Naročito smo bili počašćeni time što su crkve i verske zajednice podržavale 
nastojanja ISCOMET-a za mir, pomirenje i saradnju među ljudima na prostoru 
nekadašnje Jugoslavije.  

Još 1994. godine sastali smo se na Pohorju, u Sloveniji. Gospodin vladika 
Atanasije je tada bio sa nama, kao i predstavnici drugih crkava i verskih zajednica. U to 
vreme je rat još buktao u Bosni i Hercegovini, a nazirao se i nastavak vojnog sukoba u 
Hrvatskoj. Uprkos tome učesnici sastanka su usvojili poziv za mir i dogovorili se da 
svaka verska zajednica kao simboličan znak pomirenja obnovi po jedan sakralni 
objekat druge verske zajednice. Takođe, na Međunarodnoj konferenciji koju je 
ISCOMET održao 1997. godine u Rogaškoj Slatini predstavnici istih crkava i verskih 
zajednica, zajedno s predstavnicima različitih međunarodnih struktura, podržali su 
zalaganje za pomirenje, otklanjanje prepreka za saradnju među narodima, kao i 
sadržinu obrazovnih programa i medija koji podstrekuju mržnju među ljudima.  

Zbog ovih iskustava ISCOMET je zamoljen od koordinatora Pakta za stabilnost 
u jugoistočnoj Evropi da predloži projekat kojim bi doprineo saradnji crkava i verskih 
zajednica u jugoistočnoj Evropi tokom procesa traganja za putevima pomirenja, 
uspostavljanju demokratije, zaštiti temeljnih sloboda i prava čoveka, kao i zaštiti 
verskih manjina kao uslova za stabilnost, mir i razvoj ovog dela Evrope.  

Okruglim stolom u Beogradu počinjemo realizaciju rasprava o ovim temama u 
državama jugoistočne Evrope. Osim toga očekujemo razvijanje drugih zajedničkih 
aktivnosti koje bi mogle doprineti ciljevima projekta. Koordinacijom projekta i 
njegovim rukovođenjem bave se stručnjaci ne samo iz regiona već i iz drugih delova 

9 



Evrope, Izraela i SAD koji su učestvovali u radu Međunarodnog počasnog  saveta, 
Međunarodnog programskog odbora i Odbora savetnika.  

Dragi prijatelji, još jednom vam se zahvaljujem što ste se odazvali našem pozivu 
i što ćete  doprineti tolerantnoj, konstruktivnoj i demokratskoj diskusiji koja će, 
svakako, doprineti sagledavanju kako sadržine problema, tako i afirmaciji i 
ostvarivanju demokratskih odnosa na geografskom prostoru na kojem živimo.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

10 



Vladika hvostanski Atanasije Rakita 
 
Gospodine predsedniče, braćo episkopi, poštovana Ekselencijo, poštovani 

prijatelji, pripala mi je privilegovana uloga da vas pozdravim u ime Njegove svetosti 
patrijarha srpskoga gospodina Pavla i da poželim uspešan rad ovome skupu. Sećam se 
1994. godine i početaka našega rada u okolnostima ratnih strahota na našim 
područjima. Nažalost stradanja još nisu prestala. Na području Kosova i Metohije ona 
još traju.  

Dobro je i neophodno što se prilikom uređenja naših života na zemaljskim 
prostorima sećamo višnje sile, neba, Boga i što nastojimo da njega uključimo kao 
odlučnog i najprisutnijeg činioca kako u našim životima, tako i u životu zemlje. 
Religija je zato ne samo potrebna, već neophodna. Ali, ono što stoji pred svakom 
religijom jeste obaveza da se nosi svest da Boga ne možemo ničim izmanipulisati, da 
ga ne možemo zarobiti našim mislima, našim osećanjima, našim htenjima, da ne 
možemo projicirati u ime njegovo ono što mi mislimo, ono što mi osećamo, nego da je 
on iznad toga. On je taj koji nas zove, uzvodi k sebi stalnim pozivom da proširujemo 
kategorije razmišljanja, osećanja i htenja. Na prvom mestu, da proširujemo, 
pročišćujemo one pojmove koji su neophodni za dobro uređenje života, a to su: istina, 
pravda, ljubav. Svi ljudski pojmovi, pa i religijski, uvek su u opasnosti da budu suženi, 
da budu kontaminirani onim što je samo ljudsko. Tajni je poziv da te pojmove 
pročišćujemo. Sećam se i podsećam na reči, na poziv, srpskog Patrijarha od početka 
rata na našim prostorima: „Budimo ljudi“. To su jevanđelske reči, jevanđelski poziv. 

 U tri krucijalna momenta ljudske istorije Gospod  nas tretira čisto kao ljude. U 
vreme stvaranja čoveka i sveta, čovek je stvoren kao čovek, a ne kao pripadnik neke 
određene nacije ili neke posebne religije. Drugi krucijalni momenat ljudske istorije 
jeste kada Gospod vaspostavlja ono što je čovek pokvario, izopačio, odnosno kada se 
ovaplotio Sin božiji, da bi vaspostavio ljudsku prirodu i odnose među ljudima, kao i 
ljudi sa Bogom. Bog je vaspostavio upravo ono što je ljudsko, jer reče kroz apostola 
Pavla: „Nema Grka, ni Jevrejina, Jelina, Varvarina, muškog i ženskog. Samo ono što je 
ljudsko to je trajno“. I treći krucijalni momenat ljudske istorije nastupiće onda kada 
Gospod, Sin božiji bude dolazio da sažme istoriju, kada bude sudio ljudima, vrednovao 
ljudska dela, kao što kaže apostol Matej u 25. glavi beležeći Hristove reči On će 
posmatrati samo ono što je od ljudskoga što je stvorio i vaspostavio sačuvano u nama.  

Sve ovo navodim da bismo videli ono što znamo da je religija kada je čista, kada 
je prava, kada uzvodi nebu, kada nije zloupotrebljena za to da može samo da uvodi red 
i da stvara dobre odnose. U ovo vreme kada su se dogodile promene u našoj zemlji, 
kada se događaju promene i u Evropi i u celom svetu, kada se brišu granice među 
ljudima, ostaje nada da će vera poštena i iskrena u svemu tome pomoći.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

11 



Nadbiskup i mitropolit beogradski Stanislav Hočevar 
 
Visokopoštovani, svi prisutni, dragi organizatori i učesnici, ekselencije i 

preosveštenstva, dame i gospodo. Pre godinu dana u ovo vreme čitav svet se skoro 
euforično pripremao za ulazak u treći milenijum. Verovatno tada niko nije ni sanjao o 
11. septembru ove godine.• Naš svet, vidimo, i dalje ostaje svet izazova, pitanja i 
problema, ali čvrsto verujem, još više svet neverovatnih mogućnosti, svet velikih 
prilika za autentične susrete, solidarnost i nove oblike saradnje.  

I danas, i ovde, kosmične su dimenzije Hristove reči: „blago mirotvorcima“. 
Blago onima koji nešto čine za mir među ljudima, grupama, narodima, kontinentima, 
koji nešto čine za mir među različitim kulturama, manjinama, političkim sistemima. Po 
samoj svojoj prirodi crkve i verske zajednice imaju veliki zadatak da čoveka kao 
pojedinca, pa zato i društvo, ispunjavaju unutrašnjim mirom, srećom i zadovoljstvom i 
nesebičnom ljubavlju. Katolička crkva u Jugoslaviji svesna je tog poslanja i svojim 
univerzalnim vrednostima podržava sve autentično i individualno, a ujedno naglašava 
nužnost otvaranja univerzalnom. Katolička crkva takođe smatra da živimo u novoj 
istorijskoj konstelaciji i da smo sada pozvani da na osnovu analize prošlosti pronađemo 
pravu interpretaciju sadašnjosti kako bismo mogli izraditi vizije budućnosti. Neka nam 
Bog dadne pravih vizionara danas. Ja lično mislim da nam Gospod istorije pruža 
izvanredan kairos, vreme dakle, posebne milosti i blagodati za čitavu jugoistočnu 
Evropu. U tom smislu zahvaljujem u ime Biskupske konferencije Jugoslavije 
organizatorima za ovaj susret i želim da imamo snagu i odvažnost za istinu u ljubavi i 
za ljubav u istini. Na poseban način to ćete razumjeti. Pozdravljam sve verske 
poglavare, odnosno pastire crkava i njihove zamjenike, dok rado ističem da predstoji za 
sve pojedince, institucije koje se bave socijalnim, kulturnim i ekonomskim pitanjima 
izvanredno puno mogućnosti. U toj nadi da će ovaj okrugli sto probuditi novu sinergiju 
svih nas još jednom pozdravljam otvaranje ovog skupa i želim nadahnute razgovore.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
* Napad terorističke organizacije Al Kaida na Svetski trgovinski centar u Vašingtonu 11. 
septembra 2001. godine (primedba G. Bašića) 

12 



Monsinjor Mato Zovkić prenosi poruku Njegove eminencije kardinala Vinka 
Puljića, nadbiskupa i mitropolita vrhbosanskog, predsednika Biskupske konferencije 
Bosne i Hercegovine 
 

Kardinal Puljić je svoj pozdrav ovom skupu naslovio „Odgoj vlastitih vjernika za 
poštivanje razlika“. Zahvaljujem organizatorima za priliku da preko svog delegata 
pismenom porukom izrazim svoju podršku svima koji će se u Beogradu okupiti 14. i 
15. prosinca na okruglom stolu o doprinosu vjerskih zajednica pomirenju, poštivanju 
različitosti, demokraciji, ljudskim pravima, zaštiti manjina, suradnji i stabilnosti u 
jugoistočnoj Evropi. Kao katolički vjerski poglavar u multireligijskoj Bosni i 
Hercegovini podržavam kreativne susrete teologa, sociologa, političara i ljudi iz medija 
o mirotvornom djelovanju vjerskih zajednica, zato što velike religije svojim sustavom 
vjerskih istina i moralnih vrednota odgajaju vlastite pripadnike u osobnom i 
zajedničkom identitetu, ali svojom univerzalnošću nadilaze granice pojedinih naroda i 
država. Istinske religijske institucije i osobna vjera zbližavaju nas s pripadnicima naše 
vjerske nacionalne i državne zajednice ali i čine otvorenima za druge i drugačije. Mi, 
katolici Bosne i Hercegovine, imamo iskustvo biti većina u pojedinim dijelovima ali i 
manjina u drugim dijelovima naše zemlje. Osobito se to osjeća od Dejtonskog mira 
kojim je država podijeljena na dva entiteta: jedan − Republika Srpska sa apsolutnom 
većinom pravoslavnih stanovnika i drugi − Federacija BiH s izmiješanim 
muslimanskim i katoličkim stanovništvom. Međutim, i u Federaciji imamo pojedinih 
dijelova gdje su muslimani ili katolici apsolutna većina. Mi žalimo što Bosna i 
Hercegovina još nije pravna država i zato se u oba njezina entiteta na području 
nacionalne i religijske većine jednih otvoreno krše ljudska i vjernička prava manjinskih 
pripadnika. Gledamo kako ekstremisti iz pojedinih naroda onemogućuju izgradnju 
vjerskih građevina porušenih tijekom rata od 1991. do 1995. godine, sprečavaju 
povratak izbjeglica ili ogorčavaju život povratnika. Pri tome govorimo kako su oni 
ekstremisti koji krše zapovijedi svoje vjere i istinske interese svoga naroda, te tako 
skidamo odgovornost sa vjerskih i nacionalnih zajednica za te ispade.  

Mi, pripadnici kršćanskih crkava, i sljedbenici velikih religija, možemo 
pridonositi izgradnji pravne države, te izgradnji demokratrskog i civilnog društva, ako 
većinske zajednice kod svojih pripadnika odgajaju duh otvorenosti i poštivanja prema 
pripadnicima manjinskih, vjerskih i nacionalnih zajednica na svom području. Iz 
iskustva znam da samo slovo zakona i državna sila ne mogu mijenjati mentalitet 
građana, ali mogu škole, fakulteti, mediji, nevladine organizacije, pa i vjerske 
zajednice. Odgajanjem vlastitih vjernika za poštivanje vjerskog i nacionalnog identiteta 
drugih udružimo svoje humane vjerničke snage da pridonosimo izgradnji pravednijeg i 
humanijeg društva na području gdje nas je Bog u svojoj providnosti postavio da 
živimo, sa svim svojim zakonitim razlikama, ali i sa zajedničkim potrebama. Očekujući 
hrabro i maštovito razmišljanje, želim organizatorima i sudionicima ugodno druženje, 
plodno zborovanje. 

 
 
 
 
 
 

13 



Episkop Šabačko-valjevske eparhije gospodin Lavrentije 
 
Srpska pravoslavna crkva se od osnivanja zalaže i trudi da ostvari ideale i ciljeve 

koji su stavljeni danas na dnevni red naše sednice, to jest, iznalaženje puta ka 
međusobnom poverenju, ljubavi, toleranciji, uzajamnom poštovanju tradicija i svih 
ostalih vrlina koje nam je Spasitelj naš stavio u zadatak. A on je rekao: „po tome će se 
poznati da ste moji učenici ako ljubavi međusobno imate“, i još je rekao kao što ste čuli 
od jednog izlagača: „Blago čistima srcem jer će Boga videti“. Nije rečeno blago 
učenima, blago školovanima, blago siromasima, blago bogatima, nego blago čistima 
srcem. A čisto srce je ono srce koje je očišćeno od svake zlobe. To je amanet naš koji 
nam je Spasitelj ostavio i crkve se trude da to ostvare.  

U posleratnom periodu, naročito od II svetskog rata, crkve su i učinile pozitivan 
korak ka međusobnom zbližavanju svih ljudi, prvenstveno verujućih, onih na koje je 
mogla da ima uticaj. A nije mogla da ima uticaj, naravno, na one koji su od nje bili 
otuđeni, kao ateisti. Koliko je to pozitivno delovalo možete svi da se uverite iz primera 
da u ovim našim poslednjim nesrećnim okršajima koji su bili ovde, nijedan predstavnik 
verske zajednice ni pravoslavni, ni katolički, ni muslimanski nije aktivno učestvovao. 
A zna se da u II svetskom ratu nismo mogli svi da se uzdržimo i da se popnemo na 
takvu visinu. Naši vernici su se ugledali na svoje verske predstavnike i nisu učestvovali 
u konfliktima koje su vodili ateisti zbog teritorijalnih pretenzija, a ne verske 
organizacije ili zajednice. Za to vreme mi smo se sastajali i Bogu molili, da Bog 
pošalje ljubav svoju i da otkloni tu nesreću između nas. I to je vrlo pozitivno delovalo 
na naše vernike i danas Bogu hvala, evo, svedočanstvo je i ovaj skup gde mi ovako 
lepo zajednički tražimo put ka našoj boljoj i srećnijoj budućnosti. Svi oni koji se bave 
dijalogom kažu da treba dijalog ekumene prvo početi dijalogom ljubavi, pa tek onda 
dijalogom teologije. Papa Jovan XXIII je rekao: „Ne možete nikoga zavoleti dok ga ne 
upoznate“, pa ni Boga ne možemo voleti ako ga ne upoznamo. I mnogi nesporazumi 
između nas nastajali su zato što se ne poznajemo dobro. Ja moram nažalost da naglasim 
da sam u svom životu sreo više Japanaca nego Hrvata. Bio sam u zapadnoj Evropi pa i 
ovde dok sam bio, veoma malo smo se viđali. Mi svi sada uviđamo da je to bilo 
pogrešno. Sada kada smo se bolje upoznali, osećamo da nas mnogo više zajedničkog 
veže i spaja nego što smo mi pretpostavljali na početku. To treba negovati, kroz 
međusobno zbližavanje, međusobno upoznavanje. Na taj način uklonićemo mnoge 
predrasude koje su bile kamen spoticanja i koje su nas razdvajale u prošlosti.  

Da je Srpska pravoslavna crkva bila aktivna na ovom polju pokazuje i sama 
činjenica da je pre dve i po godine prva zvanična delegacija Srpske pravoslavne crkve 
posetila Hrvatsku i Sloveniju na najvišem nivou. Srpski patrijarh je posetio poglavare 
Rimokatoličke crkve u Zagrebu i u Ljubljani i najviše državno rukovodstvo. Imao sam 
čast da budem u toj delegaciji, posetili smo i predsednika Tuđmana, koji se posle dva-
tri meseca predstavio Gospodu, posetili smo i predsednika Slovenije, nadbiskupa u 
Trstu i druge.  

Kasnije je u Beogradu osnovana jedna organizacija „Centar za međureligiozne 
susrete i toleranciju“ čije je sedište nedaleko od ovog mesta gde mi zasedamo. 
Praktikujemo da se nekoliko puta godišnje sastanemo − predstavnici svih religija i 
verskih zajednica u Jugoslaviji i provedemo po dan-dva, zajednički tražeći ovaj put 
koji i danas ispitujemo i tražimo. To je neizmerno mnogo doprinelo našem 
međusobnom zbližavanju i otklonilo mnoge predrasude. To treba nastaviti kroz lična 

14 



poznanstva, kroz međusobne kontakte, prvo kroz dijalog ljubavi kako bi lakše došli do 
dijaloga teologije.  

Na kraju, želim da vam ispričam događaj iz istorije crkve koji je simbol ovog 
našeg susreta i pokazuje i cilj ka kome treba da idemo i sredstva kojima treba da 
ostvarujemo naše zadatke. Zapisano je kod Dositeja Obradovića da je u X veku u 
Sinajskoj pustinji, u pećinama živelo puno isposnika, a u jednom delu tih planina samo 
dvojica − hrišćanski monah i islamski derviš. Ne bi ni znali jedan za drugoga da nisu 
nosili vodu sa istog izvora. Kada god bi se zatekli na izvoru, započeli bi dijalog oko 
vere: čija vera je bolja. Često su se ti dijalozi završavali veoma oštro i grubo. Jedno 
veče hrišćanin smisli neka pitanja koja će postaviti svom suparniku ujutru, za koja je 
mislio da on na njih neće moći da odgovori, te da će ga ubediti da je on na pravom 
putu, a ovaj drugi nije. Jedva je čekao ujutro da ode na izvor, da zatekne ovog drugog i 
da mu to kaže. Kada je došao na izvor, ovoga nema. Naspe vode, čeka, a njega nema. 
Ne može da izdrži više, pa pođe i ponese svoj krčag sa vodom onom stazom koju je 
derviš utabao da vidi šta je s njim i gde je. Pronađe ga u jednoj pećini gde leži bolestan, 
ne može ni da govori, nego je samo pokazivao na krčag koji je monah držao u ruci. 
Ovaj shvati da je on žedan i dâ mu vode i ostane pored njega dok nije ozdravio. Nije 
hteo da ga napušta, iako su bili u teologiji suparnici. Međutim, derviš je ozdravio ali je 
gripa prešla na monaha. Sada je on pao u postelju, a musliman je njega počeo da 
neguje. Kada se i monah izlečio onda su rekli jedan drugome: „Nas dvojica smo u ovoj 
pustinji jedini. Jedan drugome i otac i majka, i brat i sestra”. Derviš je rekao: „Da tebe 
nije bilo i da mi vode nisi dao, ja možda danas ne bih bio među živima, a ne znam šta 
bi s tobom bilo da se ja nisam desio kad si se ti razboleo. Nego da mi živimo ovde kao 
prijatelji, da delimo sudbinu jedan sa drugim“.  I tako su produžili da žive vrlo lepo. 
Međutim, umre musliman, hrišćanin ga sahrani ali mu je dosadno bilo da ostane sam 
nego ode pa se pridruži jednom manastiru blizu Aleksandrije i tu je proveo ostatak 
života. Monasi su čuli kako se često u molitvi moli: „Bože, daj mi, kad umrem, da gore 
budem blizu moga Smaje“. To je zbunilo monahe koji su se pitali kako se monah-
hrišćanin moli za muslimane i želi da bude gde su  oni. I kada je umro, nisu znali kako 
da ga sahrane. Obrate se za savet vladici u Aleksandriji. Kada je vladika čuo o čemu se 
radi, on je lično došao, sahranio monaha i održao propoved o hrišćanskoj ljubavi kao 
kruni svih vrlina.  

Mislim, da je nama na tlu jugoistočne Evrope, gde su besnele mnoge mržnje i 
prohujali mnogi vihori koji su ostavili teške posledice po sve nas, potrebna upravo 
takva međusobna tolerancija. Poštujmo svako svačiju tradiciju i svačije mišljenje, jer 
Bog je čoveku dao slobodu kao najveće blago i poštujmo to, taj dar koji je Bog dao 
čoveku. Da živimo kao susedi, kao prijatelji, kao ljudi dobre volje, da pokažemo i 
onima koji ne veruju da smo deca zajedničkog roditelja, jedna zajednička porodica. To 
je stav Srpske pravoslavne crkve i cilj svakoga čestitog i pobožnog čoveka. 

 
 
 
 
 
 
 
 

15 



Nadbiskup i mitropolit beogradski Stanislav Hočevar, prenosi reči Njegove 
ekselencije nadbiskupa i mitropolita zagrebačkog doktora Josipa Bozanića 
 

Prigodom otvaranja okruglog stola „Doprinos verskih zajednica u Saveznoj 
Republici Jugoslaviji, pomirenju i poštovanju različitosti, demokraciji i ljudskim 
pravima, zaštiti manjina, suradnji i stabilnosti u jugoistočnoj Evropi“, upućujem vam 
srdačne čestitke, iskreno sve pozdravljam i želim organizatorima, predavačima i 
sudionicima uspješan rad i obilje božjeg blagoslova. Neka i taj susret bude znak 
svedočanstva zajedničke brige i nastojanjau izgradnji svijeta mira, razumijevanja i 
uzajamnog poštovanja. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

16 



Dr Anton Stres, predsednik Konferencije za pravednost i mir Slovenačke biskupske 
konferencije, prenosi poruku Njegove ekselencije nadbiskupa i mitropolita 
ljubljanskog doktora Franca Rodea, predsednika Slovenačke biskupske konferencije.  

 
Uvjeren sam da crkve i druge vjerske zajednice na jugoistoku Evrope mogu 

presudno doprinijeti pomirenju među različitim narodima na osnovi međusobnog 
poštovanja i bezuvjetnog priznavanja čovjekovih prava. Mirni suživot među religijama 
i njihovo sudjelovanje je uvjet za mirni suživot i harmonično sudjelovanje među 
narodima. To je konačno i njihovo poslanstvo. Vjera u Boga stvoritelja, oca svih ljudi, 
na kraju tomu ih obvezuje kako je već više puta podvukao papa Ivan Pavao II. Svim 
sudionicima simpozija okupljenim na okruglom stolu u Beogradu želim puno uspjeha i 
s poštovanjem ih pozdravljam.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

17 



Ridiger Nol,  Sekretar Konferencije evropskih crkava 
 
U ime Konferencije evropskih crkava, njenog predsednika Njegove ekselencije 

mitropolita Džeremija i generalnog sekretara prečasnog dr Kejta Klimentsa, želeo bih 
da se zahvalim organizatorima ovog okruglog stola na pozivu upućenom Konferenciji 
evropskih crkava na ovaj izuzetno važan i, na svoj način, jedinstveni događaj. Čast mi 
je i zadovoljstvo što sam pozvan da vam se pridružim  u ovoj prilici, pa čak da vam se i 
obratim. 

Istovremeno, želeo bih da čestitam organizatorima što su okupili jednu ovako 
izuzetnu grupu eminentnih verskih poglavara, zajedno sa predstavnicima akademskog i 
političkog sveta, kao i građanskog društva. To sigurno nije bio lak zadatak, ali će se 
sigurno pokazati da je bio važan i zahvalan. 

Mariborska inicijativa uspostavila je bliske odnose sa Paktom za stabilnost 
jugoistočne Evrope u smislu doprinosa pomirenju, poštovanju različitosti, demokratije, 
ljudskih prava, zaštite manjina, saradnje i stabilnosti. To su odista važne vrednosti za 
jugoistočnu Evropu i Evropu u celini. I zaista, verske zajednice mogu mnogo da 
doprinesu promociji i realizaciji ovih vrednosti. Ne samo da verske zajednice dele ove 
vrednosti, nego imaju i neposredne odnose sa ljudima, uživaju njihovo poverenje, te 
mogu realizovati vrednosti poput pomirenja, poštovanja drugog i saradnje. Štaviše, 
primena ovih vrednosti mora se odvijati istovremeno sa duhovnom obnovom. A ko je u 
boljem položaju od verskih zajednica da bi mogao povezati duhovnu obnovu i 
pomirenje, duhovnu obnovu i mir, duhovnu obnovu i primenu ljudskih prava? Želeo 
bih da je za sve nas, nakon što je prošlo vreme bolnih podela, zverstava, pa čak i 
ratova, nastupio trenutak da ujedinimo snage za dobrobit ljudi u svim zemljama 
jugoistočne Evrope. Stoga, želeo bih da se još jednom zahvalim organizatorima na ovoj 
važnoj i pravovremenoj inicijativi kao delu jednog dužeg procesa. 

Za mene nije iznenađenje što su se predstavnici Mariborske inicijative i 
Konferencije evropskih crkava sretali tako često poslednjih meseci. Mi zaista delimo 
iste vrednosti i imamo slične brige. 

Maja ove godine, crkveni poglavari i mladi iz skoro svih evropskih država 
okupili su se u Strazburgu (u Francuskoj) pod pokroviteljstvom Konferencije evropskih 
crkava i Saveta Evropske biskupske konferencije. Oni su usvojili jednu povelju, 
"Charta Oecumenica", smernice za dobre odnose između hrišćanskih crkava i drugih 
verskih zajednica. U toj „Ekumenskoj povelji“ piše: 
„Mi se zavetujemo ... 
...  da ćemo danas delovati na svim nivoima crkvenog života kad god to okolnosti 
dozvole… 
...  da ćemo braniti prava manjina i pomoći da se smanje nesporazumi i predrasude 
između većinskih i manjinskih crkava u našim zemljama… 
...  da ćemo odoleti svakom pokušaju zloupotrebe religije i crkve radi etničkih ili 
nacionalističkih ciljeva… 
...  da ćemo tražiti i pojačati dijalog sa svojom jevrejskom braćom i sestrama na svim 
nivoima… 
...  da ćemo raditi zajedno sa Muslimanima na stvarima od zajedničkog interesa… 
...  da ćemo priznavati slobodu religije i savesti... pojedinaca i zajednice i da ćemo 
braniti njihovo pravo da praktikuju svoju veru ili ubeđenje, bilo pojedinačno ili u 
grupama, privatno ili javno, u kontekstu prava primenljivih za sve“. 

18 



 Tu skoro, septembra ove godine, obe organizacije, Konferencija evropskih crkava i 
Savet Evropske biskupske konferencije, ugovorile su dijaloški sastanak između 
hrišćana i muslimana u Sarajevu. Hteo bih, takođe, da navedem neke preporuke sa tog 
skupa: 
„Zajedno bismo želeli da doprinesemo dinamičkom identitetu našeg kontinenta, a 
zalažemo se za verski stav koji će: 
− nas navesti da pokrenemo hrabre akcije u prilog ljudskom životu, slobodi, veri, 
svojini, dostojanstvu i pravdi 
− stvoriti i u nama i našim verskim zajednicama duboku svest o našem zajedničkom 
nasleđu po kome smo braća i sestre iznad naših različitih verskih i socijalnih 
angažovanja 
− odbaciti opravdanje nasilja u ime vere “. 
 Upravo je u tom duhu Konferencija evropskih crkava pokrenula jedan od najvećih 
ikada viđenih projekata s ciljem da se pruži podrška miru i pomirenju u jugoistočnoj 
Evropi. Uspostavljen je u tesnoj saradnji sa predstavnicima verskih zajednica u ovom 
regionu. Ima četiri glavne programske oblasti: 
− podrška komunikaciji između verskih zajednica i mirovnih inicijativa u regionu; 
− podsticaj pravog i iskrenog dijaloga među verama. Pokrenut je teološki istraživački 
projekat koji obuhvata razne teološke fakultete drugačijih religija; on traži mesto u 
teologiji i životu drugih denominacija i religija unutar sopstvene; 
− ponuda obuke u nenasilnom razrešenju sukoba; 
− podrška pozitivnoj ulozi medija radi pomirenja . 

Detaljniji opis ovog projekta na zahtev stoji na raspolaganju. Ceo projekat je deo 
Partnerskog programa Svetskog saveta crkava za jugoistočnu Evropu koji takođe nudi 
mogućnosti za izgradnju kapaciteta i integraciju i repatrijaciju izbeglica. 
 Moja je želja i čvrsto ubeđenje da postoje brojne mogućnosti saradnje između 
Mariborske inicijative i Konferencije evropskih crkava i verskih zajednica u regionu u 
pogledu usvajanja zajedničkih vrednosti. Ispunjen nadom, iščekujem mnoge susrete u 
nastupajućem periodu. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

19 



Dr Mihael Vajninger, Evropska unija 
 

Dozvolite mi da izrazim svoje zadovoljstvo i uvažavanje činjenice što se toliki 
broj najeminentnijih predstavnika okupio danas ovde u Sava centru u Beogradu. 

Više je nego simbolično naći se sa hrišćanima svih denominacija, kao i s 
Jevrejima i Muslimanima, okupljenim oko istog stola da bi razmenili gledišta i podelili 
zajedničke vrednosti. 

Zaista toplo pozdravljam ovaj skup koji okuplja ne samo eminentne predstavnike 
monoteističkih religija već, takođe, i predstavnike iz skoro svih zemalja jugoistočne 
Evrope, a posebno iz zemalja naslednica bivše Jugoslavije. 

Vreme za ovakav skup pažljivo je i savršeno izabrano. Ono se palo u času kada 
jevrejski vernici upravo slave Hanuku, praznik svetlosti, kada su muslimanski vernici 
upravo završili svoj Ramadan radosnim Bajramom, a hrišćanstvo s nadom iščekuje 
čudesa Božića. 

Zaista čestitam profesoru Devetku i njegovom timu na preduzimanju ove 
inicijative, inicijative koja vodi u pravom smeru, ka Evropi. Vaše zemlje su oduvek 
bile deo Evrope, vi pripadate Evropi i ostaćete Evropa. 

I tako, našli smo se u vremenskom periodu ispunjenom radošću i srećom, ali i 
nadom i očekivanjima. 

Kriza u jugoistočnoj Evropi odista još uvek postoji, a problemi i posledice 
prethodnih godina još uvek nisu prevaziđeni. Ali svi mi, naročito ljudi dobre volje, 
imamo dobre razloge da postanemo ili, bolje reći, ostanemo optimisti. 

Raspad bivše Jugoslavije, izazvan ratnim rascepima, doneo je beskrajne potoke 
suza, neizrecive tragedije i užasna pustošenja svih zemalja regiona i svih naroda. Svi su 
patili, bez obzira na to kojoj religiji ili crkvi pripadaju, a patili su i oni koji veruju u 
Boga. 

Dozvolite mi da rezimiram tragične posledice rata: 
1) 300. 000 mrtvih/ubijenih ljudi, žena i dece, 
2) više od 100. 000 silovanih žena i devojaka, 
3) 2.000. 000 izbeglica − a ko zna tačan broj interno raseljenih lica!, 
4) i bezbroj osakaćenih ljudi, osakaćenih srca, duha i umova ljudskih bića. 

Užasna šteta takođe je naneta nacionalnoj privredi, a varvarska dela izazvala su 
oštećenja i često potpuno uništenje dragocenih kulturnih i verskih zdanja. 

Ovaj period mraka je sada prošao i ostao je, kako sam ja lično ubeđen, 
definitivno iza nas. 

Društva se oslanjaju na vas.  Vi ste predvodnici mišljenja, moralni autoriteti i 
ljudi vas slušaju. Iz tog i drugih razloga, vi zaista imate posebne odgovornosti radi 
vaših ljudi. I ne samo vi, nego svi mi, zajedno. 

Mi, narodi jugoistočne Evrope i međunarodne zajednice, otvorili smo novo 
poglavlje u istoriji. Ili, da se poslužim biblijskim terminima: izgnali smo mrak 
svetiljkama koje smo zapalili. Još uvek je noć, ali noć prolazi, a novo jutro sviće 
svetlog horizonta. 

Većina vas zna da sam služio skoro pet godina kao izvanredni i opunomoćeni 
ambasador u Beogradu. Iako sam završio svoju misiju, ja nastavljam da se bavim 
jugoistočnom Evropom. 

Očevidac sam svega što se svih ovih godina dešavalo u regionu. Ne samo iz tog 
razloga osećam se pozvanim da kažem pred svima vama da čovek mora biti slep ili 

20 



glup pa da ne vidi da se mnogo, veoma mnogo učinilo na prevazilaženju posledica tih 
tragičnih zbivanja. 

Tačno je da se mnogo toga još mora uraditi, a veliki napori još uvek leže pred 
nama. Ali je takođe tačno da su prvi zadaci već obavljeni.  Prve i neposredne potrebe 
su zadovoljene, a temelji su postavljeni za budući, čak mnogo prosperitetniji i održivi 
razvoj. 

Samo da pomenem najvažnije elemente novog poglavlja koje ste otvorili u 
svojoj, ne − u našoj knjizi zajedničke istorije. 

Magična formula svih napora može se svesti na pojam integracije. Integracija je 
ono što svi želimo postići. Integracija svih zemalja regiona u evropske i evroatlantske 
strukture. Paralelno s tim, potreban je novi tip saradnje među samim zemljama regiona. 

Takozvani Pakt za stabilnost služi kao jedan od ključnih instrumenata integracije. 
Glavna ideja koja leži u osnovi Pakta za stabilnost nalaže zaključivanje takozvanih 
sporazuma o udruživanju i stabilizaciji sa svakom zemljom u regionu. 

Radi se o sporazumima koji su pojedinačno pripremani prema potrebama, 
zahtevima i preduslovima, ali, takođe, i prema mogućnostima, kapacitetima i 
postojećim resursima svake zemlje. 

Kako bismo osposobili sve zemlje da zaključe takve sporazume, međunarodna 
zajednica, a, u velikoj meri, i Evropska unija, pomažu partnerskim zemljama. 

Šta se mora postići? 
1) Tržišna privreda, a želim da naglasim, društvena tržišna privreda (jer se moraju 

uzeti u obzir društvene implikacije privreda u tranziciji) ili, štaviše, OECO 
društvena tržišna privreda (jer svi moraju biti svesni činjenice da su svetski 
resursi ograničeni i da svoju sredinu moramo spasti za buduće generacije). 

2) Održiva vladavina zakona.  
3) Pluralistička parlamentarna demokratija. 
4) Sistem ljudskih prava prema međunarodnim standardima. 

Ova strategija razvoja − sasvim očigledno − razlikuje se od zemlje do zemlje ali 
je svesna krajnjeg zadatka: integracije. 

S osobitim zadovoljstvom želim da pomenem da je koordinator Pakta za 
stabilnost opet Austrijanac, odnosno, pređašnji zamenik premijera, dr Erhard Busek, 
čovek svima poznat po svojim sposobnostima koordinatora SECI-ija, čovek koji 
poznaje region i zato će, bez sumnje, ubrzati integracioni proces. 
 

Nedavno su jedan veoma lep primer napretka pružile akademije nauke i 
umetnosti čiji su predstavnici potpisali „Venecijanski sporazum“, 19. novembra, s 
namerom da stvore jedan Međuakademijski savet za jugoistočnu Evropu. To je 
ogroman korak napred, na kome čestitam svim akademicima koji su u to uključeni. 

Nije suvišno podvući da religijski poglavari, koji su predvodnici mišljenja i 
moralni autoriteti, zaista imaju posebnu odgovornost. 

Ako je moguće da vi stvorite atmosferu uzajamnog poštovanja među raznim 
crkvama, ako možete stvoriti i klimu dijaloga i tolerancije, ako uspete da se vaš glas 
mira čuje među donosiocima političkih odluka, onda, naravno, vi palite svetiljke u 
srcima svojih ljudi i zato potpuno nestaje mrak u njihovim srcima, a budućnost vašeg 
naroda biće svetlija, a ja sam lično ubeđen, i trajna. 

Iskreno, iz dubine srca, želim da to postane stvarnost. A ja sam optimista! 
Postaće! 

21 



22 



 
 
 
 
 
 
 
 

 
Prva sesija 

 
 
 
 

OSTVARIVANJE VERSKIH SLOBODA I PRAVA U KONTEKSTU 
OBNOVE I RAZVOJA DEMOKRATIJE I LJUDSKIH PRAVA U SR 

JUGOSLAVIJI I UREĐIVANJE DEMOKRATSKIH ODNOSA IZMEĐU 
DRŽAVE I CRKAVA ODNOSNO VERSKIH ZAJEDNICA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

23 



 

24 



Milan Vukomanović*

 
RELIGIJSKE SLOBODE U JUGOSLAVIJI 

I ODNOS IZMEĐU RELIGIJSKIH ZAJEDNICA I DRŽAVE 
 
 

Gospodine predsedavajući, uvaženi predstavnici religijskih zajednica, dame i 
gospodo! Veliko mi je zadovoljstvo i čast da otvorim radni deo ovog okruglog stola s 
uvodnim izlaganjem na temu „Religijske slobode u Jugoslaviji i odnos između 
religijskih zajednica i države”.  

Kada je reč o religijskim slobodama i odnosima između religijskih zajednica i 
države u ovoj zemlji, mora se priznati da tu danas stvari nisu sasvim jasne. Ukoliko se, 
naime, to područje uporedi s nekim drugim problemima vezanim za pitanja države, vidi 
se da ono nije previše zaokupljalo pažnju naših stručnjaka. Na primer, ekonomska 
pitanja ili, još bliže, pitanja statusa nacionalnih i etničkih zajednica tu su, sasvim 
sigurno, imala primat u odnosu na religijske slobode i prava, ili odnose crkve i države. 
Ukoliko u tome treba tražiti neku utehu, neka važnija pitanja u toj oblasti su i drugde u 
Evropi relativno skoro počela da se razmatraju. Pa ipak, mi smo danas u Jugoslaviji još 
uvek suočeni s mnogim dilemama i izvesnom konfuzijom kako u široj javnosti, tako i u 
državnim institucijama. Čak ni religijskim zajednicama nije sasvim lako da nađu izlaz 
iz te zbrke. 

Zbrka o kojoj je reč dostigla je svoj vrhunac neposredno nakon političkih 
promena iz oktobra 2000, kada se u Srbiji razvila dosta intenzivna rasprava oko 
predloga Srpske pravoslavne crkve da se verska nastava uvede kao redovni predmet u 
javne škole. Počevši od novembra 2000, gotovo svakodnevno su se u srbijanskoj 
štampi i drugim medijima pojavljivali različiti prilozi o tome da li treba uvoditi 
veronauku u javne škole, ko bi to i kako predavao, da li bi to bio konfesionalni ili 
nekonfesionalni predmet, obavezan ili fakultativan, itd. Nažalost, mnogo manje je 
pažnje, u tom istom periodu, bilo posvećeno nekim važnim preduslovima ove 
inicijative. Rešenje je ponuđeno, na jedan neočekivano brz način, Uredbom vlade 
Srbije o organizovanju i ostvarivanju verske nastave i nastave alternativnog predmeta u 
osnovnoj i srednjim školama.1 Zaokupljeni problemom religijskog obrazovanja u 
javnim školama, predstavnici republičke vlade i njeni ministri nisu, možda, uvek 
dovoljno jasno „videli šumu” među brojnim drvećem. Doduše, jedan od sretnijih 
ishoda cele te debate bila je okolnost da je bar sedam verskih zajednica u ovoj zemlji 
postiglo značajan konsenzus i uspostavilo zavidan nivo saradnje, što je, svakako, 
činjenica koju bi trebalo uvažavati. Ali šuma je, rekao bih, još pred nama, i ja se nadam 
da će ovaj okrugli sto doprineti tome da se u nju unese malo više svetla. 

Dozvolite mi, stoga, da bar naznačim neka od pitanja koja su postala naročito 
relevantna tokom debate o veronauci, a nisu, po mom sudu, zadobila svu potrebnu 
pažnju naših eksperata i šire javnosti: 

1. Prvo je odnos između religijskih zajednica i države. Ko su partneri u tom 
odnosu? Koje religijske zajednice, kakva država? Kakva ustavna rešenja nas očekuju u 

                                                 
* Profesor na Filozofskom fakultetu u Beogradu i osnivač Centra za istraživanje religije. 
1 „Uredba vlade Republike Srbije”, Danas (odeljak Veronauka), 26. 10. 2001, str. 4. 
 

25 



bliskoj budućnosti? S kakvom državom će naše verske zajednice zasnivati svoj 
zakonom utvrđeni odnos? (Ovde, dakako, imam u vidu još nerešen problem odnosa 
Srbije i Crne Gore).  

Pre nego što je bilo kakav odgovarajući zakon prošao kroz republičku skupštinu, 
vladina Uredba o verskoj nastavi definisala je, već svojim prvim članom, status 
tradicionalnih crkava i religijskih zajednica u Srbiji. Među njih spadaju, po toj uredbi, 
Srpska pravoslavna crkva, Islamska zajednica, Katolička crkva, Slovačka evangelička 
crkva a.v., Jevrejska zajednica, Evangelička hrišćanska crkva a.v. i Hrišćanska 
reformatska crkva. Da li to onda znači da će ovako biti definisan njihov status i u 
budućem zakonu? Ako je to tako, da li to znači da se Srbija opredelila za ustavni model 
tzv. „priznatih religijskih zajednica?” Ako jeste, kakvi su bili kriterijumi njihove 
selekcije? I najvažnije, da li su ostale verske zajednice još uvek jednake pred zakonom? 
Šta o tome veli ustav? To su, dakle, samo neka od pitanja koja, po mom sudu, 
zavređuju detaljniju analizu naših pravnih stručnjaka. Jasno je da odnosi između 
religijskih zajednica i države u ovoj zemlji ne bi nipošto smeli da zavise samo od toga 
da li je na čelu države vernik ili ateista, ovakva ili onakva vlada, već bi tu trebalo da se 
podrazumeva jedan mnogo stabilniji, dugoročniji odnos. U Srbiji je danas potreban 
novi, demokratski zakon o religijskim slobodama i vraćanju nacionalizovane crkvene 
imovine, koji je, koliko je poznato, već dugo u pripremi i zavređuje širu pažnju 
javnosti.  

2. Drugo pitanje su ljudska prava – uključujući religijska prava i slobode i prava 
deteta, kao poseban aspekt ovog problema koji je naročito relevantan za odluku 
srednjoškolaca da pohađaju ili ne pohađaju religijsku nastavu u školama. U ovom 
kontekstu treba podsetiti na međunarodnu Konvenciju o pravima deteta koja se tiče 
prava na slobodu mišljenja, savesti i veroispovesti, kao i na druge međunarodne pravne 
akte kojima se već rukovode mnoge evropske zemlje u svojim ustavima. Često se, 
recimo, u našoj javnosti čuje argument da je religijsko obrazovanje jedno od temeljnih 
ljudskih prava. Ono što se tu, međutim, obično previđalo jeste okolnost da se to pravo 
može sasvim uspešno ostvariti i van javne škole, pri samim religijskim zajednicama, 
dok je javna škola, po svojoj biti i već dugoj tradiciji, jedna laička, nekonfesionalna 
institucija. Povrh toga, religijske slobode i prava podrazumevaju kako pravo da se 
veruje, tako i pravo na agnostički ili ateistički pogled na svet. 

Da bi rasprava oko religijskih sloboda i prava bila konstruktivna, nije dovoljno 
da se javnost samo podeli u dva suprotstavljena tabora, među kojima ne postoji prava 
komunikacija (kao što je to bio slučaj tokom debate oko veronauke). Tu postoji naročit 
problem kada je reč o protivstavljanju religijskih zajednica i organizacija civilnog 
društva koje se bave ljudskim pravima. Predstavnici akademske zajednice i NVO 
znaju, svakako, da prava i slobode religijskih zajednica, slično kao i prava manjina, 
spadaju u jedan poseban domen. One bi zbog toga trebalo da saslušaju šta religijske 
zajednice predlažu. Stručnjaci bi, u jednom konstruktivnom duhu, trebalo da ukažu na 
ono što bi, verovatno, bilo kontraproduktivno i za same verske zajednice, umesto da se 
zadovoljavaju tek kritičkim odnosom prema njihovim zahtevima. Predstavnici 
organizacija civilnog društva treba, najzad, da se i sami naviknu na zahteve religijskih 
organizacija, da ih čuju i razumeju, pogotovu što, pored jasnih razlika, postoje i izvesne 
dodirne tačke između religije i civilnog društva (npr. zajednički duh filantropije, 
institucije zadužbinarstva i volonterskog rada i dr.).  

26 



U svakom slučaju, pred svima koji učestvuju u takvim raspravama stoji velika 
odgovornost. Potreban je otuda i što fleksibilniji pristup, izbegavanje ekstremnih 
pozicija i pojednostavljivanja (kao npr. „Komunisti su zabranjivali veronauku, hajde da 
vratimo stanje na vreme pre 1945!” − jer danas je, kao što znamo, 2001, i nije svaka 
sekularna država komunistička). Ili, pak, Religija je samo privatna stvar, nije joj mesto 
u javnoj sferi” − što je  oprečno primerima drugih demokratskih država čije škole imaju 
veronauku, a religija ima svoje punopravno mesto u medijima. 

3. Treće su problemi manjina i malih verskih zajednica. Ovo je posebno aktuelno 
u Srbiji, jer samo u Vojvodini danas deluje preko 30 različitih verskih zajednica. 
Religijski pluralizam često predstavlja i najveći izazov za religijske slobode. Tu, 
recimo, treba samo podsetiti na krajnje kontroverzni i restriktivni ruski zakon o 
verskim zajednicama iz 1997. godine. Religijska sloboda, štaviše, iziskuje odgovornost 
da se slobode i prava drugih vernika štite kao svoje vlastite slobode. U onoj meri u 
kojoj su religijske organizacije spremne da se založe za prava i slobode svojih 
sestrinskih crkava i drugih verskih zajednica, one imaju razvijenu svest i o svojim 
pravima i slobodama. Važi, naravno, i obrnuto: nizak stupanj svesti o vlastitim pravima 
i slobodama ima najčešće za posledicu ugrožavanje ili ignorisanje prava drugih. U 
Jugoslaviji bi pritom, svakako, trebalo imati u vidu i religijske elemente sukoba koji su 
se zbili tokom protekle decenije. Problemi manjina (kako etničkih, tako i religijskih) 
su, kao što znamo, osobito važni u tom kontekstu. 

Opravdano je, međutim, postaviti i sledeće pitanje: Kako to crkve mogu 
učestvovati u zaštiti nacionalnih, verskih, etničkih prava drugih religijskih i 
konfesionalnih zajednica? Razloge za takvo delovanje one, dakako, mogu pronaći u 
nekim univerzalnim principima na kojima se zasnivaju njihova učenja, njihovi 
„katehizisi”. Poštovanje slobode veroispovesti, izvornosti i autentičnosti drugih 
religijskih tradicija, kao i spremnost da se te slobode zaštite kao svoje vlastite, 
predstavlja, u izvesnom smislu, i krajnji test tolerancije za svaku versku zajednicu. U 
tome se i ogleda njihova stvarna privrženost religijskom pluralizmu i suživotu s drugim 
zajednicama. Kako, međutim, aktuelizovati taj princip u realnim situacijama, u 
konkretnim programima i akcijama čiji su ciljevi zaštita demokratije, ljudskih prava, 
manjinskih prava, i poštovanje religijskog pluralizma?  

Moglo bi se, mislim, reći da je takav angažman bio gotovo nepoznat u javnoj 
delatnosti religijskih zajednica u većini bivših jugoslovenskih republika, pa i SRJ. 
Razlozi za tu pasivnost i uzdržanost su, kao što znamo, bili, pre svega, politički, a ne 
religijski po svom karakteru. Upravo iz tih političkih razloga crkve se nisu mnogo čule 
oko spomenutih pitanja, ili, u najboljem slučaju, one su bile suviše zvanične, formalne 
u svojim proklamacijama da bi bile ozbiljnije shvaćene. Promene u postsocijalističkim 
društvima tokom devedesetih godina imale su za posledicu i dosta izmenjenu ulogu 
religije i crkve u društvenom i političkom životu stanovnika centralne, istočne, pa i 
jugoistočne Evrope. To, nesumnjivo, važi i za religijske zajednice u Jugoslaviji. S 
obzirom na upadljiv zastoj u procesu političkog i ekonomskog razvoja u ovoj zemlji 
tokom devedesetih godina (koji je istovremeno bio praćen i izvesnim oživljavanjem 
društvenog značaja religije, posebno pravoslavlja), može se očekivati da će 
modernizacija i demokratizacija jugoslovenskog društva predstavljati i značajan, nov 
izazov za njene religijske zajednice. Nakon dugog vremena one su sada, naime, u 
prilici da zasnuju svoje punopravne odnose s jednom demokratskom državom. 

27 



Kada je, dakle, reč o SRJ (Srbiji i Crnoj Gori), tu, svakako, pažnju privlači 
nekoliko važnih pitanja i problema koji su zaokupljali sociologe i u bivšoj Jugoslaviji. 
Poput SFRJ, i SRJ je jedno multietničko i viševersko društvo u kome, pored najvećeg 
broja pravoslavaca, žive i pripadnici drugih hrišćanskih i nehrišćanskih veroispovesti. 
Tokom rata u Hrvatskoj i Bosni i Hercegovini, tri najveće religijske zajednice u bivšoj 
Jugoslaviji (SPC, Islamska verska zajednica i Rimokatolička crkva) povremeno su se 
zajednički angažovale u osudi rata, a tom prilikom izdato je i nekoliko zajedničkih 
proglasa. U samoj Srbiji, SPC na čelu s patrijarhom Pavlom preduzela je, u proteklih 
nekoliko godina, i jedan broj konkretnih akcija u osudi verske netolerancije, 
netrpeljivosti. Da spomenemo samo nekoliko primera. Srpski patrijarh je, na primer, 
javno osudio niz bombaških napada na Bajrakli-džamiju u Beogradu, a posetio je i 
bivšeg rabina Jugoslavije i sastavio zapažen dopis Jevrejskoj zajednici nakon 
objavljivanja jednog antisemitskog teksta. Štaviše, kada se tekst „Jevreji ponovo 
razapinju Hrista” pojavio u zvaničnom listu SPC, glavni i odgovorni urednik tog 
časopisa je ubrzo smenjen. Danas, kada su mnoge protestantske zajednice u Srbiji 
izložene javnoj kritici, pa i netoleranciji, episkop SPC, gospodin Lavrentije, načinio je 
hvale vredan gest. On ne samo da je pozitivno ocenio sadržaj pentekostne publikacije 
„Knjiga života” u kojoj su na popularan način opisani događaji iz Hristovog života, i 
koja je distribuirana ispred beogradskih srednjih škola, već je i sam sastavio predgovor 
za tu knjigu. Reč je tu, dakle, o jednom konkretnom i autentičnom gestu srpskog 
vladike, a sličnih primera sigurno ima i u drugim verskim zajednicama.   

Iz svega ovoga može se zaključiti da je u Srbiji i SR Jugoslaviji izuzetno važno 
podržati one inicijative koje vode interkonfesionalnoj i međureligijskoj saradnji i 
zbližavanju religijskih zajednica. U domenu zakonske regulative veću pažnju bi, 
mislim, trebalo posvetiti i odredbama o verskoj netoleranciji i diskriminaciji. Jedini 
normativni akti koji danas regulišu položaj religijskih institucija u Srbiji su članovi 18 i 
43 Ustava SRJ i član 41 Ustava Srbije u kojima se dosta uopšteno veli da su sve verske 
zajednice odvojene od države i slobodne u ispovedanju vere i obavljanju svojih verskih 
delatnosti. U budućoj regulativi bilo bi veoma važno jasno istaći pravnu distinkciju 
između države i religijskih zajednica i izbeći moguću diskriminaciju bilo koje verske 
zajednice kroz registraciju ili nekakvu sličnu proceduru. Religijske zajednice treba da 
su izjednačene pred zakonom, kao i u svojim različitim javnim delatnostima. Ti 
zakonski akti bi, svakako, trebalo da se odnose i na pitanje povratka imovine verskih 
zajednica koja je nacionalizovana nakon Drugog svetskog rata. Posebnu pažnju tu, 
potom, zavređuju i socijalne i humanitarne delatnosti verskih zajednica, pa bi u skladu 
s tim i država morala da utvrdi odgovarajuću poresku regulativu koja bi olakšala takve 
aktivnosti. U domenu religijskog obrazovanja, za jedno multikonfesionalno društvo 
kao što je ovo naše, bilo bi, mislim, dosta važno omogućiti rad različitih privatnih 
verskih škola, kao i uvođenje različitih modela religijskog obrazovanja u tim školama. 
Kada je reč o samim religijskim zajednicama, postoji, svakako, nekoliko načina na koji 
bi se međureligijski odnosi mogli poboljšati, unaprediti: jedan od tih načina su i dalje 
ozbiljni, konstruktivni i kontinuirani međureligijski i interkonfesionalni dijalozi 
religijskih predstavnika; drugi je, pak, podrška ovih zajednica ne samo svojim 
vernicima, nego i pripadnicima drugih religija, s ciljem da se unaprede religijske 
slobode u ovoj zemlji.  
 

 

28 



   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
DISKUSIJA  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

29 



 

30 



 
Monsinjor Mato Zovkić*

 
Ja dolazim iz Sarajeva. Htio bih se osvrnuti na jednu ideju iz predavačevoga 

izlaganja o vjeronauci u školi najprije na osnovu iskustava iz Bosne, a potom tražiti 
kakva su iskustva u Srbiji, te kako da se mi religiozni ljudi postavimo prema nekim 
zahtjevima prosvjetnih vlasti i onih koji nisu religiozni, a s ovim problemom se 
sukobljavaju.  

U Bosni i Hercegovini, još prije nego što je rat počeo, vjerski poglavari 
pravoslavni, katolički i muslimanski tražili su od Predsjedništva da dopusti ulazak 
vjeronauka kao opcionalnog predmeta u javne škole i da to bude konfesionalni 
vjeronauk. Odnosno, da muslimansku djecu uči muslimanski teolog, pravoslavnu djecu 
pravoslavni teolog itd. Na osnovu tih zahteva Predsjedništvo je školama preporučilo da 
uspostave kontakt sa vjerskim poglavarima i da na taj način utvrđuju sposobnost i 
kvalifikacije predavača − vjeroučitelja. To uglavnom i sada postoji. Još nema novog 
zakona o vjerskim zajednicama. Nekakav nacrt je diskutiran i dorađuje se.  

Međutim, od kada je SPD na vlasti u Bosni i Hercegovini pokrenuta je inicijativa 
da se u školski program uključi i predmet koji bi se zvao povjest religija ili kultura 
religija. Tako bi sva djeca sticala znanja o vjerama svih, a da to ne bude konfesionalni 
vjeronauk. Vjerski poglavari Bosne i Hercegovine se plaše da je to način za 
potiskivanje vjeronauka koji je već u školama. Između svetovnih i verskih vlasti 
razvilo se nepovjerenje i česte su međusobne optužbe. Mi koji smo vjernici zastupamo 
mišljenje da roditelji imaju pravo, budući da se od njihovog poreza škola izdržava,  da 
zahtevaju da se djeca u školama odgajaju i uče o svojoj vjeri. To je nekakav evropski 
standard.  

Drugi pak kažu: što ćete sa djecom koja su manjina − gdje je jedno ili dvoje u 
školi za njega ne može biti vjeronauk, time je ono žigosano, drugačije? Drugo, što ćete 
sa djecom koja su djeca agnostika i ne žele biti odgajani u vjeri nego samo informirani 
o vjeri, o praznicima, blagdanima susjeda? To ja postavljam kao problem. Kakva su 
iskustva vaša ovdje u Srbiji? Da li je taj vjeronauk konfesionalni, kako se manjine 
osjećaju ako većina razreda ide na vjeronauk, šta s manjinama? To je moje pitanje i 
razmišljanje. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
* Generalni vikar Sarajevske nadbiskupije, Vrhobosanska visoka teološka škola u Sarajevu 

31 



 
Boris Milosavljević*

 
Hteo bih da dam nekoliko odgovora u vezi sa postavljenim pitanjem2 koje se 

delimično dotiče i rada Saveznog sekretarijata za vere, od decembra 2000. godine do 
sada. Rad u vezi s organizovanjem veronauke, kao što je rečeno, završen je prema 
nadležnosti na republičkom nivou i u Ministarstvu prosvete koje je i donelo 
odgovarajući akt. Međutim, od početka, kada su krenuli razgovori u vezi s verskom 
nastavom Savezni sekretarijat za vere je nastojao da se problem postavi u skladu s 
programom tadašnje savezne vlade, a posle i republičke u vezi s dve veoma važne 
komponente. 

Prva od njih se odnosi na harmonizaciju našeg zakonodavstva s evropskim, koja 
je u skladu sa intencijom da postanemo članovi Evropske zajednice. Druga 
komponenta se odnosi na prevazilaženje određenog rascepa između predkomunističke i 
postkomunističke države, što se posredno odražava na pitanja denacionalizacije i 
drugih važnih pitanja od značaja za položaj verskih zajednica u našoj zemlji.  

U tom kontekstu, tokom brojnih razgovora, razmatrana su i pitanja verske 
nastave i druga pitanja od interesa za položaj crkvi i verskih zajednica. Dakle, nastojali 
smo da sagledamo kakva je situacija po tom pitanju u Evropi, jer mi želimo da uđemo 
u Evropu u formalnopravnom smislu, ali i da sagledamo i ispravimo nepravde koje su 
skoro šest decenija činjene od autoritarnog ateističkog režima. U skladu s tim praćena 
su iskustva u inostranstvu, jer mi nemamo školovane stručnjake za verska pitanja. U 
timove su uključeni pravni eksperti i analizarana je situacija u Evropi i van nje. Krenuli 
smo postupno da sakupljamo građu, a zatim se u aktivnosti uključilo i Republičko 
ministarstvo vera koje je stupilo u komunikaciju s Ministarstvom prosvete i sporta 
vlade Republike Srbije. 

Kada je reč o evropskim iskustvima u vezi sa organizovanjem verske nastave, 
situacija je takva da države polaze od opredeljenja da je reč o sekularnim društvima u 
kojima su religija i crkva odvojene od države, čak i u slučaju pojedinih protestanskih 
monarhija u kojima su poglavari država ujedno i verski poglavari. U svim državama 
postoji neki od oblika verske nastave, osim u četiri države: Francuskoj, Sloveniji, 
Makedoniji i Albaniji. U vezi s tim, trebalo bi govoriti i o ispravljanju nepravde iz 
1945. godine kada je verska nastava ukidana pravnim aktima (akt kojim je Bogoslovski 
fakultet isključen iz okvira Univerziteta, ili akt o ukidanju verske nastave i drugo). Reč 
je o šturim aktima koji često nisu bili ni objavljivani u Službenom listu, a svodili su se 
na floskulu na osnovu koje se moglo zaključiti da se verska nastava ukida zbog toga što 
je crkva odvojena od države. Dakle, nastojali smo da utvrdimo situaciju i predložimo 
institucionalne načine kako da verske zajednice obnove versku nastavu. 

 To je ono o čemu je razgovarano, a izuzetno je bio brz ritam sprovođenja 
predloženih rešenja. U školstvu slede reforme i predstoji proces usklađivanja sistema u 
kojem će učestvovati i predstavnici verskih zajednica. Trebalo bi pomenuti da je u tom 
smislu ostvaren novi odnos između države i verskih zajednica,  koji karakteriše plodna 
komunikacija i saradnja bez obzira na vruće teme, dijaloge i polemike koji su 
zastupljeni u medijima. U načelu, svaki susret i razgovor koji je razjašnjavao dileme i 

                                                 
* Zamenik saveznog sekretara za vere. 
2 Odgovor na pitanje dr Mata Zovkića. 

32 



pitanja  doprineo je da dođemo do rešenja koja sada imamo, a istovremeno je 
uspostavljeno poverenje kako između verskih zajednica i države, tako i među različitim 
verskim zajednicama.  

Postojeće rešenje podrazumeva da se ostvaruje verska nastava za decu u 
osnovnim i srednjim školama. U skladu sa evropskim standardima o pohađanju verske 
nastave u osnovnim školama izjašnjavaju se roditelji, a deca srednjoškolskog uzrasta 
sama o tome odlučuju. Alternativa nastavi veronauke jeste predmet građansko 
vaspitanje. Roditelji, odnosno deca mogu izabrati koji od predmeta će pohađati, a 
postoji mogućnost da se ne opredele ni za jedan od njih. Kako čujem, Savezni 
sekretarijat za vere nije više uključen u  aktivnosti u vezi s tim, a svoj doprinos je dao 
na početku tokom ostvarivanja početne komunikacije. Nadam se da će se doći do novih 
rešenja koja očekujemo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

33 



Tamara  Lukšić-Orlandić*

 
Beograd i Srbija, sa Kosovom i Metohijom, ni manje ni više u odnosu na gradove 

u BiH i Hrvatskoj, gde su se vodili ratovi na prostoru bivše  Jugoslavije, nisu bili oaza 
verske tolerancije. Lako ćemo se složiti da je na Kosovu i Metohiji u tom pogledu 
situacija bila ekstremno i dramatično loša. O tome govore brojke srušenih verskih 
objekata. Prema izveštaju OEBS-a, za vreme sukoba na tom prostoru, a posebno posle 
povlačenja Kosovske verifikacione misije, 20. marta 1999. godine, u talasu uništavanja 
javnih i privatnih dobara, uništeno je ili oštećeno oko 200 džamija. Iako je poznato da 
su napadi na pravoslavne verske objekte  (crkve, crkvišta, manastire, pravoslavna 
groblja i spomenike) bili deo „folklora” ekstremnih albanskih nacionalista i u godinama 
koje su prethodile otvorenim ratnim sukobima i kada nije bila pošteđena ni Pećka 
patrijaršija, simbol pravoslavlja na tlu Srbije i Kosova i Metohije, teško je prihvatiti 
podatak  da je od dolaska KFOR-a, pa do kraja 1999. godine, dakle za samo 6 meseci, 
uništeno ili opljačkano preko 70 pravoslavnih crkava, manastira izgrađenih u periodu od 
X do XVI veka. Neki od njih su se nalazili na listi svetske kulturne baštine.3 Najviše 
srušenih pravoslavnih crkava je iz XIV veka, ukupno 34. Kad se tome doda i odneto 
pokretno blago: preko 1000 ikona, 600 knjiga za bogosluženje, te potpuno uklanjanje 
tragova o postojanju spomenika pravoslavne hrišćanske religije na tlu Kosova, razmere 
destrukcije su još veće i monstruoznije.  Uz ove „domaće” slučajeve svet je upoznat i sa  
jednim koji se desio izvan granica Srbije, preko Drine. Bilo je to rušenje Ferhadija-
džamije u Banjaluci, najstarijeg verskog objekta islama na tom području, tokom rata u 
BiH.  

Šta nam kazuju svi ovi slučajevi? Kazuju da oni nisu bili samo posledica 
rušilačkih nagona „oslobodilaca”, već da su imali jednu mnogo širu i dublju poruku. A 
ona glasi: „Sa njima (čitaj: sa drugom nacijom i drugom verom) nije moguć zajednički 
život”. Treba ih udariti tamo gde će ih najviše zaboleti – u vidljive simbole njihove 
etničke/verske posebnosti i dokaze njihove viševekovne prisutnosti na „našem” tlu. 
Zbog toga što su sve strane u ratnim sukobima na prostoru bivše Jugoslavije polagale 
pravo na istorijsku tradiciju prisutnosti na određenom području kao na svoje 
ekskluzivno pravo, „oni drugi” su proglašavani uljezima, a razmere destrukcije bile su 
enormne. Složićemo se lako da su sve zaraćene strane: Srbi, Hrvati, 
Muslimani/Bošnjaci, Albanci, prethodno bili dobro „preparirani” od strane svojih 
vlastodržaca, pre svega preko medija, koji su zaista bili „sluškinja” politike. Količina 
mržnje izručene i isijavane preko TV i u štampi na račun drugih nacija i religija, bila je 
ogromna. Takođe znamo da je prvi metak „ispaljen” sa malog ekrana i da je on ubio 
istinu. 

Kako onda prihvatiti ovde izrečenu tvrdnju gospodina episkopa Lavrentija da su 
rat u bivšoj Jugoslaviji vodili ateisti, a da je crkva bila ta koja je samo mirila. To je 
toliko pojednostavljena  i u osnovi duboko netačna tvrdnja, kada se uzmu u obzir sve 
navedene posledice razaranja. Nisu Srbi ateisti rušili pravoslavne crkve na Kosovu, već 
su to činili albanski, muslimanski fanatici u mržnji prema svemu pravoslavnom. Nisu 
Ferhadiju srušili ateisti Bošnjaci, već oni Srbi pravoslavne vere koji su se gnušali islama 

                                                 
* Pomoćnik saveznog ministra pravde za oblast ljudskih prava. 
3 Podaci prema izveštaju Beogradskog centra za ljudska prava: Ljudska prava u Jugoslaviji 
1999, Beograd 2000, str. 217. 

34 



kao turskog nasleđa na vekovnim svetim srpskim zemljama. Samo ovi primeri pokazuju 
da je tako izrečena tvrdnja vrlo pojednostavljena i da sve crkve moraju da se duboko 
preispitaju, kolika je njihova zasluga i odgovornost u širenju netrpeljivosti verske, pa i 
međunacionalne. To je nešto što ne bi trebalo da zaboravimo,  da se više ne bi  ponovilo 
ono što se dešavalo u ovoj zemlji i onoj nekad zajedničkoj državi. 

Profesor Vukomanović u svom radu razmatra ovaj problem sveobuhvatno i daje 
presek bitnih tema kada su u pitanju religija, verska tolerancija i interkonfesionalno 
razumevanje. On produbljeno razmatra odnos između religijskih zajednica i države. Ja 
bih pomenula  i podržala dve ideje iz tog izlaganja. Prva je ona koja ističe potrebu 
donošenja modernog, liberalnog zakona o verskim slobodama. U našoj sredini postoji 
veliko nerazumevanje i konfuzija oko toga da li postoje tradicionalne crkve, koje su 
značajnije i koje su manje značajne, što za posledicu u praksi ima neravnopravni položaj 
crkava. Profesor Vukomanović jasno je naznačio da taj budući zakon treba da 
onemogući diskriminaciju bilo koje verske zajednice, odnosno da sve religijske 
zajednice treba da budu jednake pred zakonom, ali i u svim svojim različitim javnim 
delatnostima. 

Nepostojanje zakonskog okvira o verskim slobodama, bez obzira na ustavnu 
garanciju slobode misli, savesti i veroispovesti, dovodi u praksi ne samo do verbalne, 
već i formalne diskriminacije tzv. malih verskih zajednica. Verbalni napadi se mogu 
svesti na pežorativno nazivanje alternativne verske zajednice sektom. U tome su 
prednjačili predstavnici Srpske pravoslavne crkve.4 Formalna diskriminacija bila je 
uočljiva kad je reč o uvozu  verske literature Jehovinih svedoka, a bazirana je bila na 
Zakonu o unošenju i rasturanju inostranih sredstava masovnog komuniciranja i 
inostranoj informativnoj delatnosti u Jugoslaviji, donetim 1974. godine u potpuno 
drugačijem društvenopolitičkom kontekstu i koji svakako predstavlja tipičan relikt 
prošlog vremena i primer ksenofobičnog i diskriminatorskog akta, suprotno modernim 
mišljenjima i regulativi Evropske unije u ovom domenu. Na osnovu takvog, moglo bi se 
reći „istorijskog” zakona, zabranjen je, i to u više navrata, uvoz verske literature 
Jehovinih svedoka, s tvrdnjom  da po broju naslova (120) i predviđenim tiražima, 
mnogostruko prevazilaze stvarni broj pripadnika ove verske zajednice. Međutim, jasno 
je da uvoz verske literature ne može da se zabrani na osnovu tiraža, već ukoliko je njen 
sadržaj usmeren na ugrožavanje ljudskih prava i sloboda drugih, nekih osnovnih 
vrednosti društva, morala i sl. 

Koliko je to suprotno evropskim trendovima govore i sledeće činjenice. Naime, 
počev od 1971. godine, evropske institucije su u brojnim prilikama reafirmisale svoju 
opredeljenost u zaštiti ljudskih prava i osnovnih sloboda i osudile sve forme 
netolerancije, rasizma i ksenofobije. Evropska komisija i Evropski parlament se dugi niz 
godina  zalažu za evropsko antidiskriminatorsko zakonodavstvo. Konačno, i Evropska 
konvencija za zaštitu ljudskih prava i osnovnih sloboda garantuje slobodu misli, savesti 
i veroispovesti i ističe da to pravo, između ostalog, podrazumeva i podučavanje (član 9). 
U stavu 2 ovog člana, predviđa se mogućnost ograničavanja u ostvarivanju ovog prava, 
ali samo onih koja su neophodna u demokratskom društvu. Praksa Evropskog suda za 
ljudska prava izričita je kad je reč o principima demokratskog društva i vrlo široko 
shvata i tumači taj princip. 

                                                 
4 Ljudska prava u Jugoslaviji 2001, Beogradski centar za ljudska prava, Beograd 2002, str. 268. 

35 



I najnoviji stavovi Evropske unije u ovoj oblasti, pre svega oni sadržani u Povelji 
o osnovnim pravima usvojenoj na zasedanju Veća  EU u Nici, 7. decembra 2000. 
godine, na istoj su  liniji. Član 1 ove Povelje garantuje poštovanje i zaštitu ljudskog 
dostojanstva, dok član 21 zabranjuje diskriminaciju zasnovanu na polu, boji, etničkom 
ili socijalnom poreklu, jeziku, kao i religiji i ubeđenju pojedinca. 

Imajući u vidu jasno opredeljenje naše države za uključivanje u Evropsku uniju i 
već započete pripreme za proces stabilizacije i asocijacije sa EU, neophodno je da 
Vlada SRJ i nadležna ministarstva pristupe preispitivanju i ukidanju restriktivnog 
zakonodavstva, odnosno diskriminatornih normi  iz postojećeg nacionalnog 
zakonodavstva, kao i da svoje odluke zasnivaju na principima poštovanja evropskih 
normi i standarda. U tom smislu zabrana uvoza verske literature pojedinih verskih 
zajednica ne  može se braniti tumačenjem da se time ugrožavaju prava hrišćanske 
većine. Sem što je logički nonsense  da manjina ugrožava većinu, suprotno je ustavnim 
odredbama o jednakosti građana u izražavanju verskih sloboda da se zabrani uvoz 
verske literature nekoj od manjinskih verskih zajednica, čije delovanje, pri tom, nije 
zabranjeno u našoj zemlji.  

U prilog potrebi sagledavanja verske slobode u širem društvenom kontekstu, 
može da posluži i sledeći stav: „Činjenica da se neka vera  priznaje kao državna ili se 
uspostavlja kao zvanična ili tradicionalna ili da njeni sledbenici obuhvataju većinu 
stanovništva, ne sme da okrnji uživanje bilo koga prava u Međunarodnom paktu o  
građanskim i političkim pravima, niti da dovede do diskriminacije u odnosu na 
sledbenike drugih vera i lica koja nisu vernici”.5   

Već je i sam profesor Vukomanović u svom radu naveo i jedan pozitivan primer 
negovanja verske tolerancije u slučaju kada je visoki zvaničnik SPC u jednoj brošuri 
Hristove pentakostne crkve napisao uvodnik. Delim mišljenje profesora Vukomanovića 
da su to pravi primeri međureligijskog uvažavanja. 

Druga ideja iz navedenog rada prof. Vukomanovića odnosi se na uvođenje 
veronake  u državne škole. Ona je dugo prisutna u javnosti Srbije, znatno pre 
demokratskih promena oktobra 2000. godine, nakon čega je aktuelizovana, najviše 
zbog činjenice da je režim Slobodana Miloševića ignorisao SPC i druge crkve aktivne 
na našem prostoru, a da su pojedini uticajni lideri nove vlasti, učestalo naglašavali 
svoju versku opredeljenost (po pravilu pripadnost SPC) kao manifestaciju radikalnog 
otklona od bivšeg režima. Ubrzo je uspostavljena dosta čvrsta komunikacija  crkvenih 
zvaničnika i nosilaca najviših državnih funkcija i kao da je postojala  želja da se 
udovolji svim zahtevima, pre svega SPC kao  najmoćnijoj verskoj zajednici u Srbiji, i 
time isprave neke nepravde činjene prema ovoj i drugim crkvama u vreme komunizma. 
Kampanja uvođenja veronauke  počivala je na jednoj providnoj zameni teza koju su 
plasirali ljudi od struke i uticaja. Jedna od tih zamenjenih teza jeste da je uvođenje 
veronauke „osnovno ljudsko pravo”.6 Kad tu tezu izrekne aktuelni ministar vera u 
Saveznoj vladi, onda je ona opasna zloupotreba i manipulacija. Zato bi trebalo da se to 
definiše i razume potpuno drugačije, pošto je iz svih domaćih i međunarodnih 
dokumenata jasno da je osnovno ljudsko pravo ono na slobodu misli, savesti i 
veroispovesti, a ne na 

                                                 
5 Iz Opšteg  komentara čl.128 MPGPP, koji je  20. јulа 1993. usvojio Коmitеt zа ljudska prаvа. 
6 List Politika, od 7. februara 2001. godine, str. 12. 

36 



 učenje veronauke. Da li će se to pravo ostvarivati i kroz učenje veronauke u državnim 
školama stvar je državne politike.  

Trebalo bi  se pozvati na mišljenje Komiteta za ljudska prava, nadzornog tela UN 
za sprovođenje Međunarodnog pakta o građanskim i političkim pravima. Prema tom 
mišljenju, u sredinama gde postoje različite verske većine, „veronauka se može 
predavati u državnim školama, ali da se za one koji  to ne žele moraju predvideti 
nediskriminatorni izuzeci ili alternative”. Komitet je, takođe, zauzeo stav da se 
predmetima koji na neutralan i objektivan način upoznaju učenike s opštom istorijom 
svih religija i verskom etikom ne ugrožava sloboda savesti i veroispovesti. 

Na kraju, zalažem se za jednu pozitivnu viziju budućnosti u kojoj će verske 
zajednice zaista doprinositi razvoju demokratije i ljudskih prava, posebno prava 
manjina. Takvo društvo moguće je ostvariti uz paralelno negovanje međusobne 
tolerancije svih crkava, tradicionalnih, novih, velikih, malih, s jedne strane i razvoja 
kulture ljudskih prava, s druge strane. U takvom društvu  građanin će znati koja su 
njegova ljudska prava, da mu ona pripadaju po rođenju i da su granice njihovog 
uživanja ista kao prava drugih, a nikako ravnodušnost i ignorisanje prava drugih, 
uključujući i pravo veroispovesti. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

37 



Episkop Danil*

 
Možda je interesantno kako jedan Rumun vidi situaciju koja je bila i jeste na 

ovom prostoru. Rumunija nije učestvovala u ovom potopu voda što su se izlile na 
prostoru Jugoslavije. Smatram da je Rumunija saučestvovala sa svim ovim narodima i 
nacionalnostima koje su patile na ovim prostorima. Sa svoje tačke gledišta, Episkopa 
Rumunske pravoslavne crkve, smatram da je na ovom prostoru proliveno previše krvi. 
Jugoslaviju gledam kao jednu navu sa više prozora kao što je bila i Nojeva nava. 
Smatram da se ovaj potop završio. Vode bi trebalo da se povuku u svoju maticu. 
Vreme je da se otvore svi prozori ove nave i da iz Beograda, iz Zagreba, iz Ljubljane, 
iz Sarajeva, iz Prištine, iz Novog Sada, iz Podgorice polete golubovi mira kao što je 
poleteo i Nojev golub.  

Smatram da smo svi mi došli sa jednim takvim golubom u kavezu naše duše koji 
sa ovog simpozijuma treba da ponese jednu maslinovu grančicu kao znak 
sporazumevanja između religija i nacionalnosti na ovom prostoru. Trebalo bi da 
pokušamo da sazidamo jedan oltar mira kao što je učinio Noje posle izlaska iz nave i 
da pokušamo da posmatramo lepotu duge koja je i na našem nebu. Uostalom od svih 
nas prema drugima polazi jedna nevidljiva duga koju donosimo iz naših zajednica, 
nacionalnih i religioznih i od manjina sa kojima živimo.  

Bez obzira na jezik kojim govorimo, imamo iste pretke na Vavilonskoj kuli. Ako 
je Dostojevski rekao da će lepota spasti svet, ja sam siguran da ljubav između nas može 
da ga preuredi, transfiguriše. Hrišćani i Jevreji postali su od Isaka, sina Avramovog, a 
braća muslimani od Ismaila, sina Avramovog. I svi mi sa ovih prostora možemo da 
nađemo u Avramu našeg zajedničkog pretka i da se odmaramo pod grbom u Mamvriju, 
gde se pokazala Sveta trojica.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
* Episkop Rumunske prvoslavne crkve. 

38 



Dragan Dragojlović*  
 

Ima ljudi koji su uvereni da se zakonom može regulisati sve. Čitava mudrost je 
naći meru kako da propisivanjem i davanjem prava ne dođe do njihovog umanjivanja i 
diskriminacije.  

Međutim, želim da podržim navedenu inicijativu i ukažem na veliki značaj 
odgovornosti crkava i verkih zajednica u procesu pomirenja. Pri tome ne želim da 
govorim ni o čijoj krivnji, već o odgovornosti. Od kada ljudi žive na zemlji, ništa ih nije 
tako delilo kao religije. Ništa im nije više davalo snage u trenucima ličnih ili 
nacionalnih iskušenja.  

Verske zajednice postoje zbog razlika između jednih i drugih. Logično je da, kako 
bi opstale, insistiraju na različitostima. Ali, na tom mestu dolazimo do pitanja koje je i 
ljudsko i božansko: „Gde je granica preko koje insistiranje na razlikama vodi u 
netrpeljivost i mržnju?” Svaka verska zajednica polazi od toga da je u službi Bogu. 
Međutim, da bi očuvala svoje vrednosti ona mora da ukazuje na razlike u odnosu na 
druge. Ako time počne da proizvodi netrpeljivost i mržnju prema drugima, čini se da ne 
samo što izneverava božansko, već u ime Boga stvara osnov i uslove za tragediju. To su 
pitanja o kojima ljudi iz svih crkava i verskih zajednica moraju otvoreno da 
razgovaraju. Ako govorimo o Hrišćanima onda oni  to treba da rade upravo u ime 
Jevandjelja i ljubavi medju svim ljudima. 

Brz razvoj civilizacije pred verske zajednice stavlja dodatne zadatke. One 
moraju fleksibilno da prate te procese i da daju odgovore na izazove savremenog sveta. 
Znam da je to teško, pogotovo ako postoji strah od promena. Pomirljiv odnos prema 
drugim ne znači gubljenje sebe. Razumevanje i ljubav prema ljudima je sigurno put koji 
ne izneverava Tvorca. Da je On hteo da svi budemo jedna vera i jedna nacija, zar ne bi 
bilo tako? Da nas je dao sve iste, verovatno bismo pomrli od dosade. Raznovrsnost na 
zemlji je milost Tvorca, njegova želja da ne živimo u jednoobraznom i jednoličnom. 
Ako verujemo Njemu, zašto ne bismo verovali Njegovom delu. A Njegovo delo je sva 
ta različitost koja nas okružuje i čiji smo neodvojivi deo. Pomozimo jedni druge 
ljubavlju jednih za druge. Ne doživljavajmo jedni druge, u našim kratkim životima, kao 
kaznu, već kao stvar proviđenja da se na različitosti učimo pravoj veri. Verujmo kako su 
svi ljudi deca istog Tvorca, i učimo to u svojim verskim zajednicama, a ne pravimo od 
njih interesne grupe koje usmeravaju ljude jedne protiv drugih. 

Gledajući kroz istoriju, niko nije bio privilegovaniji nego religija, odnosno verske 
zajednice, njihovi sveštenici i institucije. Uvek su mogli da se pozivaju na to kako je 
Bog ispred njih. Krili su se iza Njega i kada su ga izneveravali i zasluživali kaznu od 
Njega. Ljudi iz crkava i verskih zajednica sve ovo dobro znaju i o tome bi morali misliti 
više nego mi obični ljudi. Jer, ako postoji Bog i nešto posle ovog života, onda na tom 
sudu nećemo biti pitani koliko smo bogatstvo stekli, koliko kuća i stanova, već šta smo 
činili na poštovanju i uvažavanju onoga što je Bog dao, na međusobnom razumevanju i 
ljubavi jednih prema drugima. 

Svaka politika je spremna da upotrebi one poluge koje joj daju veću moć. Nije 
onda čudo što je religija uvek na udaru u realizaciji raznih političkih projekata. Ali, 
zarad istine, treba reći da je i religija uvek spremna da upotrebi politiku i državu za 
svoje ciljeve. Ponekad ne može da se odvoji i napravi jasna razlika između političkih 
                                                 
* Ministar vera u vladi Republike Srbije sredinom devedesetih godina. 

39 



projekata i ciljeva verske zajednice. Trebalo bi dosta znati i biti rasterećen uobičajenih 
predrasuda da bi se o ovome objektivno razmišljalo i iznalazile granice između verskog 
i političkog. Više nego iko drugi, verske zajednice bi to morale da čine. 

Verske zajednice bi trebalo da nešto od ovoga imaju u vidu kada propovedaju 
ljudima, kada ih okupljaju i govore o drugima i o sebi. Znamo da verske zajednice nisu 
tako jednomisleći sistemi, kako mnogi neupućeni ljudi misle. Svugde ima ljudi širokih i 
razumnih, spremnih na prihvatanje razlika, kao i onih koji imaju drugačije poglede. Ako 
verske zajednice ne budu imale snage da se unutar sebe, a zatim zajedno sa drugima 
izbore za prihvatanje razlika među ljudima i religijama, onda se bojim da neće ispuniti 
svoj zadatak ni prema ljudima, ni prema Tvorcu. 

Napredak civilizacije daje čoveku sve veću moć da stvara, ali i da uništava. 
Religija, odnosno verske zajednice kao najuticajnije ljudske institucije imaju u 
vezi s tim izuzetan zadatak. Zar nam ono što se desilo 11. septembra 2001. 
godine u Njujorku dovoljno ne ukazuje na moguće scenarije u budućnosti?  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

40 



Pol Mojzes*

 
Želim da ukažem na dosadašnja iskustva na polju uspostavljanja međureligijskog 

dijaloga u Makedoniji. Predsednik Republike Makedonije gospodin Boris Trajkovski, 
moj dobar poznanik, zamolio me je još pre tri godine, da povedemo jedan 
internacionalni jevrejsko-hrišćansko-muslimanski dijalog koji se u SAD ostvaruje već 
20−25 godina, a kasnije je proširen i van granica ove države. Do sada smo održali 
sastanke u Gracu, Jerusalimu i Džakarti, a gospodin Trajkovski nas je zamolio da 
sličan sastanak organizujemo u Skoplju, u kojem, kako je rekao,  ne dolazi do čestih 
razgovora i dijaloga između verskih zajednica. 

 Ja sam ove godine bio dva puta u Skoplju. Rat je u neku ruku stigao u 
Makedoniju, srećom nije se još razbuktao. Veliko je pitanje da li da se čovek preda 
sudbini u smislu da je rat neminovan, te da razmišljamo šta će se desiti posle rata, ili je 
pak svima dato da radimo na tome da se rat spreči. Začudilo me je da sam od mnogih 
ljudi u Makedoniji koji su govorili sa verskog stanovišta čuo da ne žele da se upuštaju 
u dijalog, sve dok se ne uspostavi mir. Znači, prepušta se političarima da dovedu do 
mira, pa će tek potom verske zajednice sesti i početi da rade zajedno. Mislim da je 
veoma važno da se u vezi sa ovim pitanjima političarima ne sme prepusti monopol i da 
mi, koji sa verske pozicije gledamo na tu stvar, moramo dati svoj doprinos u izgradnji 
mira i uspostavljanju poverenja. Mislim čak da je u tim kriznim situacijama naročito 
važno da verske zajednice preduzmu inicijativu i da streme kompromisu, jer veoma 
retko, samo u slučaju apsolutne pobede jedne strane, desiće se da kompromis nije 
potreban. Čini mi se da se kompromis pre shvata kao gubljenje pozicija, a ne kao 
pozitivni korak ka dobijanju ostvarivog, mada ne i potpunom ostvarenju cilja. 

 Napisao sam esej, koji se prevodi na makedonski i albanski jezik, o dužnosti 
verskih vođa da u kriznim situacijama u multinacionalnim i multiverskim državama 
pristupe jedan drugom i da rade na tome da se uspostavi mir. Govorili smo o različitosti 
religija i često teološki gledajući, čak i mi koji smo išli u teološke škole, počinjemo 
dijalog s pozicija verskih razlika. Uprkos tome, sastavili smo jedan esej o zajedničkim 
elementima jevrejske, hrišćankse i muslimanske vere. Predali smo ga verskim 
zajednicama u Makedoniji i nadamo se i očekujemo da će kolege iz Makedonije toj 
prvoj verziji eseja pristupiti kritički i da će reći s čime se slažu i s čime ne, i na koji 
način da unapredimo dokument. Kako mi je rekao gospodin Trajkovski, poželjno je 
kako onima koji su na ključnim pozicijama u crkvama, tako i običnim ljudima u 
Makedoniji, staviti do znanja da zaista ima mnogo zajedničkog u velikim abrahamskim 
religijama i da umesto što potenciramo razlike trebalo bi da razmišljamo o sličnostima. 
Mislim da takav pristup može da dovede do boljeg razumevanja među verskim 
zajednicama i da će one sa većim entuzijazmom da se upuste u dijalog između religija i 
time pomognu procesu mira.  

 
 
 
 
 
 

                                                 
* Profesor religijskih studija, koledž Roumont, Pensilvanija, SAD. 

41 



Anton Stres*

 
U kontekstu rasprave pomenuto je da je Slovenija jedna od četiri države koje 

nemaju nastavu vjeronauke u školama. Odnsoi između crkve i države u Sloveniji su 
prilično napeti i verovatno nepovoljniji nego u drugim državama nastalim na prostoru 
SFRJ. Meni nije jasno zbog čega se ti konflikti održavaju? Sigurno je da postoji puno 
predrasuda. I ovdje se govorilo o tome da ste u Jugoslaviji i Srbiji želeli popraviti 
nepravde koje su učinjene u periodu za vrijeme autoritarnog i totalitarnog režima. Ta 
nepravda se sagledavala najviše u tome što je formiran jedan nepravilan pogled na 
religiju uopšte, a koji je preovladavao u medijima i u javnom mnjenju. Za vrijeme 
socijalizma sve nas su učili da je religija privatna stvar. Tako je to bilo i definirano u 
našem nekadašnjem ustavu. Vjerska sloboda ima četiri dimenzije: individualnu i 
kolektivnu, privatnu i javnu. Ta javna značajka vjerske slobode nije postojala u 
socijalizmu. Usled toga većina ljudi ima  predrasude u pogledu poimanja vjerskih 
sloboda koje svakako ne odgovaraju standardima u demokratskim zemljama kojima 
želimo biti slični i kojima se želimo pridružiti. To je jedan od razloga zbog kojih je 
crkva u Sloveniji u teškoj situaciji, ali neke nade ipak postoje.  

U sistemu zakonodavstva o obrazovanju postoji zakon u kojem stoji da je u 
javnim i koncesijalnim osnovnim i srednjim školama zabranjena svaka konfesionalna 
djelatnost. Versko obrazovanje moguće je organizovati jedino u privatnim školama. 
Dakle, škole se dele u tri kategorije: javne, javne sa koncesijom i privatne škole. U 
prvim dvema, svaka konfesionalna djelatnost je zabranjena, a među te konfesionalne 
djelatnostima ubraja se i vjeronauk, koji bi bio pod autoritetom crkve odnosno neke 
vjerske zajednice.  

Nedavno je Ustavni sud zatražio korekciju člana toga zakona u djelu koji govori 
o školama sa koncesijom, smatrajući da se u vrtićima, u jaslama i u školama sa 
koncesijom ne može zabranjivati vjeronauk. U pitanju je mali broj škola, jer su škole 
uglavnom javne. U Sloveniji postoje četiri „crkvene” gimnazije, a od te četiri tri su sa 
koncesijom i nisu smjele imati vjeronauk u okviru nastave, koja je bila finansirana od 
strane države. Za sad radi jedna privatna škola u Mariboru i tamo je situacija nešto 
drugačija. 

Druga stvar, koja je još važnija, jeste da je potpisan prvi međunarodni ugovor 
između Svete stolice Vatikana i države Slovenije koji se odnosi na položaj Katoličke 
crkve u Sloveniji. To je prvi međunarodni akt o pravnim aspektima položaja crkvi u 
Sloveniji. Ovaj ugovor ne donosi ništa bitno novo, već uređuje formu uređivanja 
položaja jedne od crkvi koje postoje u Sloveniji. To znači da crkva prihvata pravni 
okvir po kojem su crkve odjeljene od države i država odjeljena od crkvi, odnosno da su 
i država i crkva, svaka u svom uređenju, neovisni i autonomni subjekti. Dakle, nastoji 
se da se ta pitanja urede, a ispred nas stoje još drugi djelimični dogovori kojima bi 
htjeli normalizirati situaciju. U tom smislu neophodno je postignuti saglasnost o 
Ugovoru o privrednim i finansijskim pitanjima i Ugovoru o školama, mada znamo da 
će dogovori o pitanju obrazovanja biti najteži. 

Po zakonu, u Sloveniji je predviđena nekonfesionalna, laička vjerska pouka, koja 
se u osnovnim školama sprovodi u poslednje tri godine kao opcionalni predmet. Do 
sada se u školama koje su uvele ovaj predmet nije prijavio minimalan broj 
                                                 
* Predsednik Konferencije za pravednost i mir Slovenačke biskupske konferencije. 

42 



zainteresovanih učenika. S druge strane, računa se da 69% slovenskih učenika koji 
pohađaju osnovnu ili srednju školu, a prije svega osnovnu, odlazi na vjeronauk u crkvu, 
u prostorije koje su pri crkvenim zajednicama. Laički vjeronauk nije dobro primljen jer 
ima premalo interesenata i ne zna se kakva je budućnost tog predmeta. Razlog tome je 
jednostavan. Obitelji koje su vjerujuće ili religiozno zainteresirane šalju djecu na 
vjeronauk u crkvu, s druge strane, one koji to nisu, kojima to ne znači ništa, djecu ne 
šalju  ni na vjeronauk koji organizira škola na laičkim osnovama.  

U tim razgovorima između države i crkve mislim da bi trebalo polaziti iz 
osnovnog postulata, osnovnog zahtjeva da se obrazovanje u školi odvija u skladu sa 
postojećim međunarodnim dokumentima u kojima se ističe da škola mora razvijati 
odnos tolerancije i strpljivosti i međusobnog poštovanja među religijama. U Madridu je 
od 23. do 25. novembra 2001. godine održana konferencija posvećena Deklaraciji 
Ujedinjenih nacija o nediskriminaciji i toleranciji u vjerskom odgoju u školi. Spremaju 
se nove preporuke Ujedinjenih nacija koje će ponovno naglasiti ove zahtjeve i principe. 
Po mom mišljenju, ako u jednoj školi nema nikakve prisutnosti vjera, ako u odgojnom 
procesu vjera nije prisutna,  a u svakidašnjem životu uvjek nailazimo na vjeru, religiju i 
crkvene zajednice, onda se ne može postići tolerancija. Jer, ako nekoga nema, ako 
nekoga ne poznajem ili ne priznajem, ako za mene nešto ne postoji, kao što je primjer u 
Sloveniji gde crkva za učenike ne postoji, onda mislim da to ne može voditi ka 
toleranciji koja je moderan demokratski zahtjev. Trebalo bi da učenici već u odgojnom 
procesu stiču naviku da poštuju i žive sa različitostima, da im se omogući da budu to 
što jesu. U tom smislu učenici imaju pravo na vjeronauk. Na taj način, već u odgojnom 
procesu, stiču se navike međusobnog poštovanja i suradnje. Ako je to sasvim odsutno, 
ako uopće ne postoji, čini mi se da to nije u smislu pozitivnog odgoja za toleranciju i 
suradnju, što je jedna od osnovnih odgojnih zadaća suvremene škole.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

43 



Milan Vukomanović 
 
U multikonfesionalnim društvima, a veliki broj društava u regionu JIE su takva, 

religijski pluralizam i načelo punih religijskih sloboda otvaraju put ka ustanovljavanju 
različitih tipova škola − javnih, privatnih, konfesionalnih, nekonfesionalnih i drugih. 
Mislim da se na taj način religijske slobode u jednoj državi najadekvatnije ispoljavaju, 
a uvek je moguće dozvoliti izbor različitih programa verske nastave. Sam pojam 
veronauka je dosta problematičan, jer se često ne zna da li se misli samo na 
konfesionalnu veronauku ili uopšte na nastavu religije u školama. Iz iskustva država 
koje imaju veronauku u školama možemo zaključiti da je često reč o vidu nastave 
religije koji nije nužno konfesionalan, već je to opšteobrazovni predmet,  putem kojeg 
učenici stiču više znanja o religijama. I to kako u kontekstu njihove primene u 
svakodnevnom životu, tako i u globalnom kontekstu. 

Zalažem se za religijski pluralizam i maksimalno poštovanje religijskih sloboda, 
kao i za pluralizam škola, programa i različitih modela nastave religije. Mislim da su za 
multikonfesionalna, pluralistička društva, različiti modeli i različiti programi nastave 
poželjni. S druge strane gledano, trebalo bi voditi računa o distinkciji crkve i države, i 
videti, na kraju krajeva, u kojoj meri, u konkretnim ustavnim i zakonodavnim 
diskursima, uvođenje konfesionalne veronauke u javne škole takvo načelo neće 
poremetiti. Ova iskustva su različita od zemlje do zemlje, od ustava do ustava, od 
ustavne tradicije do ustavne tradicije. Recimo, slučaj vrlo jasnog razgraničenja crkve i 
države u SAD vodi tradiciju od prvog amandmana na Ustav SAD koji obavezuje 
Kongres da ne donosi zakone kojima se ukidaju ili osnivaju verske zajednice,iako je 
reč o zemlji koja je primer poštovanja religijskih sloboda i primer religijskog 
pluralizma.  

U tom smislu trebalo bi imati u vidu istorijske i ustavne tradicije pojedinih 
država.Tokom debate o uvođenju veronauke u javne školi u Srbiji i Jugoslaviji, često 
su se navodili primeri drugih zemalja. S jedne strane, pobornici uvođenja veronauke 
navodili su primere zemalja u Evropi koje imaju veronauku, a s druge strane, protivnici 
− iskustva zemalja koje je nemaju. Pri tome su obično primeri navođeni na dosta 
površan način. Nije se postavilo ključno pitanje: zašto baš u tim zemljama imamo ili 
nemamo veronauku, koje su specifičnosti tih zemalja i koje su naše specifičnosti?  Koji 
je to model koji  bi bio najprimereniji za naše društvo?  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

44 



Župnik Jakob Pfeifer *  
 

Uvjek me je zanimalo pitanje privatnosti u ispovijedanju vjere, odnosno javnog 
priznavanja da sam vjernik, te da to kao moj lični stav, svetonazor, bude prihvaćeno 
kao nešto normalno od strane društva, u kojem živim. Upoređujući situaciju u Sloveniji 
i kod nas, gde je uredbom vjeronauk uveden u škole, rekao bih da je naša država u tom 
pogledu imala više razumevanja za demokratski pluralizam.  

Želeo bih samo da spomenem da su u Jugoslaviji crkveni ljudi odviknuti od 
javnosti, jer ih je  u dugom periodu sistem saterao u crkve i sakristije. Navikli su da je 
crkva njihova prćija, njihova župa, njihova parohija − jer ih je državni sistem tako 
ustrojio. Ja ne podržavam shvatanje da je ono što se događa u crkvi privatno i gotovo, 
međutim, isto tako, mnogi službenici crkava nisu spremni na javnost. To se pogotovo 
primećuje u odnosu prema medijima. Kada mediji traže neke informacije crkveni ljudi 
ih izbjegavaju, paze šta će reći i kako će to biti preneto javnosti.  

Posmatrano s jedne strane, normalno je da mnogi crkveni ljudi još uvek 
izbjegavaju medije i javnost uopšte, jer naše društvo još nije prihvatilo da su popovi 
normalni ljudi. U ranijem sistemu često se govorilo da su sveštenici dušmani sistema i 
slično. Čudi me, mada ipak mogu razumeti običnog čoveka, što je skeptičan prema 
savremenoj situaciji, kada je crkva prisutna na svakom koraku: na televiziji se prenose 
liturgije, bogoslužja, često su crkveni ljudi prisutni u medijima. Posle svega razumem 
njihovo pitanje: „Pa šta sada hoće ovi?” Ali neshvatljivo mi je  kada se to pita moj 
kolega, ili kada neki svećenici ne žele ući u školu, ili što u nekim sredinama vjernici 
smatraju da je dovoljno da imamo vjeronauk pri crkvi. Pitam se da li to znači da, sada 
kada nas država prihvaća, mi nećemo da preuzmemo naše obaveze? Pa kada ćemo? 
Mislim da je to duhovni problem. Dakle, ako znam šta sam i ko sam, meni drugi 
apsolutno ne smeta, jer ću na taj način i drugome pomoći da mu ukažem ko je on. Imao 
sam iskustvo u sredini u kojoj sam župnik, u Odžacima i Apatinu, gde pravoslavci nisu 
imali svog svećenika, pa su dolazili k meni da ih ja i krstim. Ja sam ih upućivao na 
pravoslavnog sveštenika, a oni su govorili: „Mi se znamo, ja bih da ti mene krstiš”. 
Kada sam im objasnio da će onda po obredu biti katolici, oni bi rekli da se ipak ne bi 
krstili, jer su Srbi. Znači, veoma je važno, ako ja te stvari znam kao katolički svećenik, 
onda bi to trebalo da zna i kolega ili brat pravoslavne ili druge denominacije, pa da 
pouči svoje vjernike.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
* Župnik u Odžacima 

45 



 

46 



 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Druga sesija 
 
 

 
ULOGA CRKVE U PLURALISTIČKOM DRUŠTVU I 

PLURALISTIČKOJ DRŽAVI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

47 



 

48 



Tomas Bremer*

 
ULOGA CRKVE U PLURALISTIČKOM DRUŠTVU I U 

PLURALISTIČKOJ DRŽAVI 
 

Crkve se u savremenim društvima nalaze u situaciji da su jedan od više faktora 
koji nude pogled na svet. Po tome se današnja situacija bitno razlikuje od istorijskih 
iskustava crkava u kojima su imale neosporeni autoritet. U pluralističkom društvu 
postmodernog tipa nijedan stav ne može više računati s time da ga apsolutno priznaju 
kao valjan, a kamoli stav koji nudi potpuno objašnjenje sveta, kao što to je slučaj kod 
većine verskih zajednica.  

Pluralističko društvo a priori ne može imati samo jedan pogled na svet. To 
nužno kolidira s verskim ubeđenjem koje nudi sistem vrednosti i razumevanja 
stvarnosti za sve ljude. Drugim rečima, u pluralističkom društvu postoje i mesto i prava 
na ispoljavanje svih ubeđenja, kako religioznih, tako i nereligioznih. Pluralistička 
država čak ima obavezu da obezbedi uslove za izražavanje i postojanje različitih 
uverenja. S druge strane, versko ubeđenje smatra da je religiozni pogled na svet jedini 
pravi i da bi bilo bolje da ga svi ljudi imaju. Između ta dva principa postoji, dakle, 
određena napetost. Koje su mogućnosti rešavanja ovog konflikta? 

Kada govorimo o modernoj i liberalnoj državi, koja poštuje građanska prava, 
trebalo bi naglasiti da ona počiva na principima i vrednostima koje sama ne može da 
garantuje. S jedne strane moderna država je neutralna u smislu da ne daje prednost 
nijednoj veri ili nereligioznom ubeđenju, s druge strane ona mora da brani načela koja 
potiču iz evropske jevrejsko-hrišćanske tradicije. Država ne može, i ne bi trebalo, da se 
oslobodi tog nasledstva, ali pri tome mora da garantuje slobodu svim stavovima koji je 
ne ugrožavaju. Ta sloboda je deo iste tradicije. Činjenica da su se crkve i verske 
zajednice istorijski često konkretno suprotstavljale takvim principima i ometale njihovo 
sprovođenje, ne osporava njihovo poreklo iz hrišćanske tradicije.  

Takođe, crkve moraju da ostanu verne svojim uverenjima da je vera nezavisna od 
konkretnih okolnosti i da priznaju da druga uverenja imaju pravo na postojanje, jer je 
poštovanje ljudske slobode glavni element hrišćanske antropologije. Samo slobodan 
čovek može se odlučiti za nešto ili protiv nečega, tako da crkva može i mora ponuditi 
svoje prednosti i vrednosti svim ljudima. Iz toga proizilazi zadatak da crkve, odnosno 
njihovi pripadnici, moraju svojim životom i svojim delom  pokazivati šta znači biti 
hrišćanin. U uslovima prisutnosti drugih uverenja u istom društvu pobuđuje crkve da 
što bolje vrše svoje poslanstvo. Trebalo bi naglasiti da crkve nisu uvek na najbolji 
način ostvarivale ovaj cilj, ali to ne umanjuje značaj zadatka koji je pred njima. To 
znači da crkve moraju uvek ispitivati svoje mesto i svoj zadatak u konkretnom društvu 
i u konkretnim okolnostima.  

Verska načela ne pružaju univerzalan odgovor na sva pitanja i sve probleme, ali 
pomoću njih se može doći do rešenja koja odgovaraju hrišćanskom pogledu na svet. 
Crkve i verske zajednice imaju, prema tome, obavezu da budu kritične kako prema 
sebi, tako i prema društvu i državi. Samokritičnost je neophodna kako bi preispitale da 
li su u saglasnosti sa svojim vrednostima i uverenjima. Budući da žive u svetu u kojem 
je sve promenljivo postoji opasnost apsolutiziranja pravila koja važe samo za jednu 
                                                 
* Ekumenski institut, Minster 

49 



konkretnu situaciju. Taj fenomen se zvao, i to najpre kod hrišćana, fundamentalizam. 
Verske zajednice moraju kreativno prilagođavati svoja načela savremenom društvu, a 
isto tako one moraju da budu kritične prema njemu i državi u kojoj egzistiraju. Istorija 
je pokazala da i države mogu apsolutizirati neka pravila. Kritična uloga verskih 
zajednica sastoji se i u tome da podsećaju države na principe koji proizilaze iz verske 
tradicije i koji doprinose da država bude liberalna  i da svim građanima omogući 
razvijanje njihovih sposobnosti i želja.  

Crkva u odnosu na državu nema zadatak da oktroiše jedan model, već stalno 
mora proveravati da li se država drži svojih načela. No, kako bi mogle vršiti taj 
zadatak, moraju u što većoj meri razvijati i kritičan stav prema sebi samima. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

50 



 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

DISKUSIJA 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

51 



 

52 



Srđan Vukadinović*

 
Kada govorimo o ulozi crkve u pluralističkom društvu to zahteva da naša pažnja 

bude usmerena ka fenomenima poštovanja različitosti i tolerancije odnosno nerazli-
čitosti i netolerancije u uslovima tranzicionih kretanja, u poslednjih deset-jedanaest 
godina dvadesetog veka. Razdoblje preobražaja društvene strukture u poslednjoj 
deceniji dvadesetog veka karakteriše fenomen povratka religije u polje politike i javnog 
mnjenja. Ovaj društveni fenomen nije karakterističan samo za bivše jugoslovenske 
prostore već i za celu jugoistočnu Evropu. Ono oko čega se možemo usaglasiti jeste da 
je stanje u bivšoj Jugoslaviji odgovaralo definiciji državnog ateizma. Međutim, sa 
urušavanjem prethodne jugoslovenske zajednice iščezlo je i stanje državnog ateizma i 
oživljena su religijska osećanja, uz koje je došlo i do buđenja etničkog identiteta većine 
etničkih zajednica na ovom prostoru. 

Oživljavanje etničke identifikacije putem religije karakterišu naglašena netole-
rancija i nadmenosti u delovanju verskih zajednica, i to onih koje pretenduju da budu 
reprezenti interesa određenih nacionalnih grupacija. Prilagođavajući svoje religijske i 
verske zahteve određenim duhovnim odnosno neduhovnim interesima uslovilo je 
preklapanja religijskog identiteta sa političkim. Na taj način verske zajednice i njihove 
aktivnosti se preklapaju s nacionalnim odnosno nacionalističkim političkim partijama, 
koje takođe pretenduju da budu zaštitnici određenih nacionalnih grupacija.  

Nastojeći da se obračunaju sa državnim ateizmom većina verskih zajednica 
agresivno ulazi u sferu politike koja je, po pravilu, daleko od duhovnosti. Od početka 
tragičnih dešavanja na južnoslovenskom prostoru, tri najbrojnije verske zajednice − 
pravoslavna, katolička i islamska − nastojale su da preuzmu i političku ulogu u druš-
tvenim događanjima. Pokazalo se da nijedna od ovih zajednica nije dorasla aktuelnim 
društvenim zbivanjima. Nastojeći da povrate ulogu oduzetu im u periodu komunističke 
vladavine, verske zajednice pokazuju nedoraslost aktuelnom društvenom trenutku. 
Identifikujući polje religije i polje politike, ne prave razliku u tome gde počinje jedno, a 
gde se završava drugo. Postaju generatori verskog nacionalizma kao jednog od faktora 
razbijanja kako bivše države, tako i jedinstvenosti verskih zajednica i duhovnog 
ambijenta. Nacionalizam je samo jedan od generirajućih faktora razbijanja bivše 
zemlje. Svođenje ovog procesa samo na nacionalizam bilo bi krajnje pojednostavljenje, 
odnosno predstavljalo bi apsolutizovanje ovog fenomena. U jednom takvom procesu 
došlo je do organizacionog urušavanja verskih zajednica na celokupnom bivšem 
jugoslovenskom prostoru.  

Kada je u pitanju Srpska pravoslavna crkva, nekoliko njenih eparhija u Hrvatskoj 
i Bosni i Hercegovini: Slavonska, Gornjo-karlovačka, Bihaćko-petrovačka i Dalmatin-
ska ne egzistiraju na onim prostorima gde su delovale više desetina godina. Neke druge 
eparhije kao Zahumsko-hercegovačka, Dobrobosanska i Zvorničko-tuzlanska služe 
pravoslavnim vernicima u znatno užim prostorima nego što je to bilo pre izbijanja rata.  

U ambijentu kada nije moguće jasno povući granice između religije i politike, 
došlo je do stvaranja verske zajednice pravoslavnih Crnogoraca koja se ne može 
tretirati sa nipodaštavanjem na način kako se to radi i u Crnoj Gori i van nje, jer je to 
realnost koju će vreme učiniti duhovnim reprezentom pravoslavnih Crnogoraca, na isti 
onaj način, na koji za pravoslavne Makedonce to predstavlja Makedonska pravoslavna 

                                                 
* Filozofski fakultet, Nikšić 

53 



crkva. Na ovakvim primerima do izražaja treba da dolaze principi tolerancije, 
uvažavanje različitosti i razumevanje faktičkog stanja.  

Teritorijalno rasparčavanje nije ostavilo netaknutim ni katoličku crkvu, na 
bivšim jugoslovenskim prostorima, u kojoj postoji princip univerzalizma. Osnovana je 
Biskupska konferencija Bosne i Hercegovine koja može ostvarivati jedinstveno 
delovanje samo u Federaciji Bosne i Hercegovine uz otvoreno pitanje kako će i na koji 
način funkcionisati Banjalučka biskupija na području u kojem je nekad živeo veliki 
broj katoličkog življa, a početkom XXI veka egzistira u ambijentu jednonacionalne, 
srpske populacione strukture.  

Islamska verska zajednica koja je bila jedinstvena pre raspada bivšeg 
jugoslovenskog društva takođe se podelila na nekoliko islamskih verskih zajednica, 
koje karakteriše organizaciona zasebnost. U obliku u kojem je egzistiralo, opstalo je 
samo Starešinstvo odnosno Mešihat Islamske verske zajednice za Sloveniju i Hrvatsku, 
dok su u Makedoniji stvorene dve islamske verske zajednice. Posebna Islamska verska 
zajednica je u Bosni i Hercegovini, dok ih na prostoru SRJ egzistira nekoliko: u Crnoj 
Gori, na Kosovu, u Vojvodini i, najzad, Beogradsko-Niška. 

Upliv u prostore politike u nameri da se preko noći povrati uloga religijskih 
zajednica koja je postojala u ranijim razdobljima, doveo je do samourušavanja na 
organizacijskom planu. Zbog čega se to desilo? Sigurno da je posle ideološke 
dekompozicije bivšeg jugoslovenskog prostora u svim tim ambijentima koji su mnogo 
trpeli, došlo do vakuma u kojem su se tražile izgubljene vrednosti. Potrošivši i 
izgubivši ideološke vrednosti koje su manifestovane kao političke, a koje su zapravo 
bile pseudoreligijske i pseudoduhovne, ljudi su želeli da potraže svoje korene, svoje 
unutrašnje vrednosti, koje su pogubili unutar revolucionarnog programa koji im je 
ponuđen umesto prethodnog ideološki ispražnjenog i za njih izgubljenog.  

Kakva je situacija u Crnoj Gori kada govorimo u tom smislu? Sigurno da 
možemo govoriti o modelu tolerancije i suživotu, ali je to model koji ima određeni 
skromni značaj. Ovaj model ima značaja u trenutku u kome se Evropa ne preispituje, 
nego se preoblikuje. U takvim skromnim uslovima tolerancije, ima konflikata koji su 
posledica dugotrajnog stanja koje je proizvodilo samo žrtve, a ne vrednosti. Primeri 
tolerancije su mnogo češći među vernicima nego među verskim zajednicama. Recimo, 
takvi primeri su crkve sa dva oltara u Boki Kotorskoj ili zajedničke procesije koje se 
održavaju u Kotorskoj crkvi.  To je dokaz da granice nisu razlog za konflikte, već za 
sporazume. Boka ima tu civilizacijsku prednost da razlike gradi na vrednostima. Znači 
i ovde imamo uspostavljenu jednu ravnotežu pameti koja ljude upućuje jedne na druge, 
bez obzira na to što su na rubovima i religijskim i kulturnim. Ovo iskustvo sa primorja 
pokazuje da je taj zajednički život uprkos razlikama moguć i da je to ono što, istina u 
jednoj manjoj meri, daje specifičnosti i karakteristike razvoju verskih zajednica  u 
pluralističkom društvu. Delovanje verskih zajednica u takvim uslovima treba da 
omogući nesmetane aktivnosti svih verskih zajednica na demokratski način. Svu težinu 
preobražaja društva u demokratsko, i sve prepreke koje stoje na tom putu, možemo 
slikovito primetiti i na pokušajima određenja uloge religije u demokratskom društvu. 
Ovakva uloga religije se najbolje može sagledati, kako ističu neki autori, u poziciji tzv. 
praktične religije.  

Demokratskoj državi je potrebna praktična istina koja čini skup racionalnih i 
iracionalnih segmenata. Demokratski principi upravo se ostvaruju kroz ova dva konsti-
tuenta istine. Praktična istina se zasniva na moralnim postavkama, ali do tih moralnih 

54 



postavki razum teško dolazi sam, jer je često slep za nematerijalnu dimenziju 
stvarnosti. S obzirom na to da, kako ističe Karl Poper, religija otvara nove svetlije 
prostore i pokazuje puteve koji vode do njih (i tako čuva demokratsko društvo od 
čistog funkcionalizma) ona može biti od velike pomoći pri uspostavljanju praktične 
istine odnosno njene moralne konstitutivne strane. Uloga religije u demokratskom 
društvu se i ogleda u ispoljavanju dimenzije moralnosti, a ne u nametanju verskih 
zakona i odluka kao opšte važećih za sve pripadnike društva. Kroz dijalog i toleranciju 
u demokratskom ambijentu sa svim drugim egzistirajućim religijama u konkretnom 
prostornom ambijentu, koje o istim pitanjima imaju druga gledišta, moguće je pronaći 
praktičnu istinu. Kada govorimo o Evropi, onda je sigurno da ona, uz ujedinjenje 
većine podstruktura društva, teži ujedinjenju i u toj duhovnoj sferi. Globalizacija ide ka 
jedinstvenosti tih duhovnih prostora. Međutim, o jedinstvu Evrope bez duhovnog 
jedinstva teško je i govoriti. Prema tome, reč je ne samo o jedinstvu duhovnosti, već o 
jedinstvu različitih duhovnosti, jer svaka religija ima svoje specifičnosti i zbog toga ne 
treba insistirati na duhovnom zajedništvu nego na zajedništvu razlika među verskim 
zajednicama. Ukoliko su te razlike kulturološke, a ne dogmatske, ukoliko su u tome da 
je svet istoka svet milosti, a svet zapada svet pravde i zakona, onda one kao jedinstvo 
različitosti tako egzistiraju. Problem religijskog i duhovnog dijaloga ima svoje granice, 
nemoguće je postići saglasnost između različitih ideja, ali je moguće ostvariti minimum 
etičnosti. Ako nema saglasnosti u teološkom zajedništvu ima je u etici i moralnim 
principima. Znači da su etički i moralni principi zajednički i to treba da budu zadaci 
ovih naših konferencija. Spekulativno promišljanje, filozofsko i teološko, predstavljaće 
samo jednu gimnastiku uma koja neće dati neke konkretnije rezultate, razlike će 
postojati i opstajati. Zbog toga mislim da mi trebamo insistirati na jednom 
sociologijskom iskoraku od stvarnog do mogućeg.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

55 



Župnik Jakob  Pfeifer 
  
Slušajući sve vas, čovek se uči i obogaćuje, kako smo i primetili, baš u 

različitosti. Sa svog stanovišta gledam na to kao vernik, a kao crkveno lice za mene je u 
svemu polazna osnova svakako Bog. Kad pokušam biti svestan svega saopštenog u 
ovoj diskusiji: različitih individua, mešovitih brakova, različitih nacija, entiteta, 
različitih službi, onda vidim da Bog s tim apsolutno nema problema, nego je to pitanje 
ličnog shvatanja i životnoga stava. Ono što je bilo rečeno, da smo svi na putu 
usavršavanja na ovoj zemlji, znači da se nalazimo među one dvije strane, pozitivne i 
negativne, između Boga i đavla, i od nas zavisi šta ćemo izabrati, „iskoristiti”: Božiju 
ponudu da se usavršavamo i budemo svet, kako smo pozvani po Bibliji, ili ćemo 
izabrati onu drugu stranu. Dakle, u biti onoga koji vjeruje jeste da nema više šta birati; 
on je odabrao, odabrao je Boga, i po tom odabiranju On je dobio sve nas takve kakvi 
smo.  

Bojaznost od prozelitizma ili „osvajanja” vjernika, je tema o kojoj  je suvišno 
govoriti. Zašto? Jer, ako neko misli da je pravi vjernik, a može „kupiti”, „obraditi”, 
„osvojiti”, „pridobiti za drugu veru”, onda nije reč o pravom vjerniku. Vjera se ne 
kupuje, na njoj treba biti zahvalan roditeljima što su nas odgojili u vjeri. Slažem se sa 
onim što prof. Bremer kaže: „Crkva mora nuditi šta ima“, ali ja ne nudim ono što 
imam, nego ono šta sam dobio. Velika je stvar za vjernike u tome što je Bog onaj koji 
kaže: „Ako hoćeš, nikoga Bog ne tera”. Bog poštuje čovjekovu slobodu, čovjekovu 
savjest. Uzmimo primer iz Svetoga pisma iz apostolskih vremena, kada su apostoli bili 
pozvani pred ondašnju vlast i zabranjivalo im se govoriti u ime Isusovo. Oni su rekli da 
ne mogu to da prihvate i da će isto i dalje raditi. Vlast je trebalo da odluči kako će ih 
kazniti, i dok su oni čekali napolju,  tu se nađe pametni Gamalijel koji je rekao: „Ako 
je to djelo, što ti ljudi rade, od ljudi − pustimo, propašće, ako je to djelo od Boga tu se 
mi badava borimo, to će ići dalje”. Eto šta je od onoga vremena do danas. Možemo biti 
etiketirani i visoko se kotirati unutar crkvene hijerarhije, posedovati različite oznake 
unutar institucije crkve, ali to pred Bogom ne znači puno. Da li svojim stavom nekoga 
ugrožavamo ili ne − to je jedno pitanje, ali Bog s tim nema problema. On nas je stvorio 
takve kakvi smo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

56 



Velečasni Andrija Kopilović  
 

Ja sam htio upozoriti na terminologiju u referatu gospodina Bremera kada govori 
o vjerskom uvjerenju i kršćanskom pogledu na svijet. To su dvije stvarnosti. Teološki 
gledano − vjersko uvjerenje za nas teologe kako to mi tumačimo − ponajprije je božiji 
dar i prihvaćanje vjere kao božjega dara, dakle na ponudu božiju se odgovara sa da. I 
taj se odgovor duboko događa u savjesti i zato je ta savjest nedodirljiv prostor, to je 
jedna stvarnost. Možda je tu malo taj pojam pobrkan. Govoriti o vjerskom uvjerenju 
stvar je savjesti, a savjest je nešto sveto i nedodirljivo, i zato svaki čovjek zaslužuje da 
se njegova savjest poštuje, to je jedna stvarnost, a drugo je kršćanski pogled na svijet. 
To je onda sustav vrednota koji na osnovu kršćanskog učenja formira jedan kršćanski 
mentalitet. Po tom mentalitetu se ocijenjuju razne vrednote. Dakle, može se biti u 
kršćanskom mentalitetu a ne biti kršćanin, ili ponašati se kršćanski a ne biti u sebi 
vjernik. Možda je sam taj pojam „vjersko uvjerenje” i nedodirljiv u smislu milosnome, 
iživljenome prema Bogu i prema čovjeku, a pogled na svjet je drugi pojam, malko 
drugačiji, tako da se ne bi ta dva pojma mešala.  

Ovdje bih pozdravio kotorski slučaj suradnje. A ne mogu prešutjeti ni pređeni 
put od devet mjeseci rada Komisije za vjeronauk, koja je sačinjena od trojice 
predstavnika Ministarstva prosvjete, trojice predstavnika Ministarstva vjera i  nas devet 
vjerskih službenika − predstavnika vjera, koji smo se devet mjeseci sastajali vrlo često, 
a da ni jedan jedini konflikt, ni misaoni ni verbalni nije izbio. Moguće je surađivati 
kada imamo temu i zajednički cilj na kojima radimo. Potvrđujem samo tezu gospodina 
Vukadinovića da se može raditi. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

57 



Efendija Muharem Zukorlić*

 
Ja bih prije svega pozdravio sve prisutne i izrazio podršku ovome skupu. Prije 

nego što se osvrnem na referat, kazaću nekoliko uopštenih stvari s obzirom na to da je 
ovo moje prvo javljanje. Naime, mi smo prihvatili izvinjenje organizatora zato što se 
ovaj važni skup održava u danima završetka ramazanskog posta, a početka 
ramazanskog Bajrama, što je očito spriječilo prisustvo većine predstavnika islamskih 
zajednica na ovim prostorima. Međutim, to isto govori koliko se malo poznajemo, pa je 
i takva pogreška moguća. Organizatorima, koji su podigli barjak pomirenja, uprkos 
tome što očito ulažu puno truda da bi ovome doprineli, tako nešto se ipak dogodilo.  

Osjećao bih se nelagodno, možda i licemerno, kad bih prešao preko toga da ne 
izrazim svoje nezadovoljstvo zbog činjenice da na samom otvaranju okruglog stola, 
koji očito nije baš tako okrugao kao što bi trebalo da bude već malo zanosi na jajasto, 
pored šest govornika kršćanske provenijencije nije bilo prilike da se obrati i 
predstavnik Islamske zajednice. To mi je nejasno i smatram nedopustivim, bez obzira 
na objašnjenje. Za neka normalna vremena i neke normalne okolnosti to bi se moglo 
nazvati sitnicom, ali s obzirom na to da se nalazimo na kraju jedne decenije haosa, 
zločina i svega onoga što smo gledali na prostorima Balkana, onda ipak ove sitnice 
nisu tako sitne, pogotovo što sam ovaj projekat shvatio kao početak jednog liječenja u 
kome će istovremeno svi akteri biti i ljekari i pacijenti, a liječenje podrazumijeva, prije 
dijagnoze, priznanje samome sebi da bolest postoji, jer se samo tada odlučujemo na 
liječenje. Potom, naravno, ide uspostavljanje precizne dijagnoze te bolesti, a da bi se 
otpočeo proces liječenja vrlo je bitno da se ustanovi i uzročnik bolesti. Naravno, postoji 
više uzročnika. Oni su i pominjani i definisani i na ovom skupu i mnogo puta, ali ipak 
držim da majka svega negativnog što se desilo zadnjih deset godina na ovim 
prostorima, uključujući i nevjerovatne zločine, jeste pedesetogodišnja vladavina onoga 
što se zvalo komunistički sistem odnosno režim agresivnog ateizma, koji je vrlo nasil-
nički vodio borbu protiv svega što je vjersko. Naravno, kao rezultat te polustoletnje 
borbe imamo jedan mrak, jednu duhovnu pustoš u ljudima koja ih je zapravo udaljila 
od onoga što ih čini ljudima, pa su zbog toga poprimili mnoge osobine koje su znatno 
bliže nekim zvijerima. To je ono što je glavni uzročnik cjelokupnog ovog haosa. Zato, 
ako želimo, i ako hoćemo, ako smo odlučni i hrabri, moramo da to priznamo. Naravno, 
ne moramo mi drugima priznavati, najbitnije je priznati to pred samim sobom i pred 
Bogom. Rane postoje, one su vrlo ljute, gorke i nama su potrebni ljudi koji su spremni 
okrenuti se budućnosti, a u prošlost kako blisku, tako i onu prijašnju treba se okrenuti, 
zaviriti ili pogledati tek toliko ne bi li kakvu pouku izvukli. Nikako ne bi trebalo da 
prebiremo po tome ko je više, a ko manje kriv, ko je više, a ko manje stradao. Naravno, 
ovim ne isključujem nužnu potrebu tjeranja pravde, ali mislim da to nije naš posao 
ovdje, ljudi koji ovdje sjedimo, prije svega mislim na poglavare vjerskih zajednica, već 
je to posao nadležnih sudova. Naše je da u prošlost pogledamo samo kroz prizmu pou-
ke i da pokušamo okupiti ljude koji imaju hrabrosti gutati mnogo gorkih pilula, a ima 
takvih. Ako tako uspijemo, ako uspijemo okupiti takve ljude, a za to treba doista i hrab-
rosti i odlučnosti, nesebičnosti i spremnosti, ako se složimo oko principa da ne može-
mo praviti sreću na tuđoj nesreći, onda postoji nada. Ovo je toliko mali prostor, us-
lovno rečeno, tijesan prostor za to da bi mogla jedna soba biti u požaru, a da oni koji su 
                                                 
* Muftija sandžački 

58 



u drugoj sobi mogu mirno sjediti. Jer taj požar vrlo brzo, vidjeli smo, se prenosi iz sobe 
u sobu, a ako ne požar onda sigurno dim koji guši  isto kao i požar. Prema tome, nama 
treba hrabrosti da shvatimo da stanujemo u jednoj kući koja ima i velike i male sobe, 
ali je to ipak jedna kuća i ne može se u njenim okvirima raditi šta ko hoće, posebno 
ukoliko to ugrožava i onoga u drugoj sobi. Naravno, činjenica je da u okviru iste sobe 
ima nas koji stanujemo i živimo sa svojim brojnim različitostima.  

To je princip koji zastupamo mi u Islamskoj zajednici Sandžaka, jedinoj 
prisutnoj danas ovdje, kao što vidite. Vjerovatno je zato i gospodin Vukadinović nije 
spomenuo jer je prisutna. Dakle, mi na ovom principu pokušavamo graditi cjelokupni 
naš rad. Podržavam tvrdnju gospodina Kopilovića, koji ističe projekat vjerske nastave 
o kojem se pričalo sa raznih aspekata, ali ga sada neću analizirati. Mislio sam o tome 
govoriti na prvoj sesiji ali dugujem izvinjenje, mi smo u 12 sati morali biti u džamiji,  
danas je petak kao što znate. Želim samo istaći koncept vraćanja vjerske nastave 
odnosno način na koji je to izvedeno iz ugla vjerskih zajednica. Saradnja koja je tom 
prilikom uspostavljena između vjerskih zajednica i ministarstava prosvjete i vjera, i to 
posle svega što se dešavalo, posle brojnih zahlađenja, antagonizama, doista je bila 
izuzetna i bilo je čast učestvovati u radu skupova gde su doslovce sve odluke donijete 
potpunim konsenzusom. To treba pohvaliti, i mislim da ovdje, u prethodnom izlaganju 
i u prethodnim raspravama,  ponovo, nažalost, imamo dva tabora. To s jedne strane 
raduje, jer očito je da diskusije predstavnika vjerskih zajednica bivaju u jednom taboru. 
Raduje to što smo kao predstavnici različitih vjerskih zajednica u jednom taboru, ali me 
ne raduje to što sada umesto komunizma imamo nešto drugo što mi ponekad liči na 
komunizam, a ponekad ne liči i ja mu ne znam dati pravo ime. Čini mi se  da smo 
umesto komunizma ponovo dobili jedan agresivni sekularizam koji će se danas 
suprotstavljati vjeronauci, sutra nečemu drugome i trećem, sve to pakujući u nekakve 
lijepe celofane opet vrlo uopštenih teza o ljudskim pravima, sa uočljivim elementima 
demagogije. Naravno, ne bih da to ikome naslovim na adresu ali je ipak očito da mi 
toga sada imamo. Bilo je mnogo koncepata koji su korišćeni kako bi se ovo naše 
društvo izvuklo iz cjelokupne krize. Mislim da je vjera bila mnogo odsutna i da joj 
treba otvoriti vrata. Ukoliko otvorimo vjeri vrata tako da se vjerske zajednice 
konsenzusom, svojim slaganjem,  slože oko projekata, nema opasnosti ni za ljudska 
prava ni za ugrožavanje ove ili one grupacije. Apsurdno je to da su, uglavnom, oni koji 
sebe malo smatraju vjernicima izražavali brigu da će tamo gde ima dvoje, troje djece 
pripadnika islama ona biti ugrožena od kršćanstva, a da se mi iz Islamske zajednice 
nismo oglasili povodom toga. Dakle, nemojte nas braniti tamo gdje ne treba, a tamo 
gdje treba mi ćemo sami tražiti da nas branite.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

59 



Vukašin Pavlović*  
 
Ja mislim da će se i vernici i ateisti složiti s time da u osnovi svih religija leže 

dve temeljne i tesno povezane vrednosti. Te temeljne vrednosti su ljubav i mir. Čak bih 
rekao da je ljubav, shvaćena kao ljubav među ljudima, u izvesnom smislu temeljnija 
vrednost, jer bez te ljubavi nema ni mira, a nema ni religije.  

U skladu s mojim shvatanjem religije mislim da oni koji nisu sposobni i spremni 
da vole druge ljude teško da mogu da gaje i ljubav prema Bogu. Problem na ovim 
našim prostorima je u tome što su ratovi ne samo ugrozili i uništili mir, već su poništili 
ljubav među ljudima. To je ono što je mnogo teže uspostaviti. Dakle, rat pre svega 
poništava ljubav među ljudima i tu bih hteo da podsetim na poznatog francuskog 
političkog filozofa Rejmona Arona koji je prilikom prijema u Akademiju za političke i 
etičke nauke, pri čemu mu je simbolično uručen mač, tražio da se  na taj mač upišu 
poznate Herodotove reči: „Niko nije tako lud da bi voleo više rat nego mir“. Kada je 
posle izvesnog vremena postao predsednik te Akademije, tražio je da se dodaju i reči: 
„Nažalost, nije tako“. U stvarnosti, mi još uvek moramo da računamo i crkve i religija, 
i ateisti, i svi ukupno − sa tom destruktivnom stranom ljudske prirode. Ono što mene 
peče, kao pripadnika generacije koja je dosta doprinela ratnim vihorima na ovim 
prostorima, jeste to što ta Ilijada, ta metafora rata, za koju bih rekao da je ipak ovde pri 
kraju, još uvek plamti u Makedoniji i na Kosovu. Mislim da smo na neki način, a to 
moramo priznati svi mi odgovorni za ono što se dešavalo na ovim prostorima, pa i 
crkve. Zbog toga tako doživljavam današnju polemiku oko toga da li je to bio rat samo 
ateista ili i vernika. Mislim da je problem u tome što je uloga religije u ovim 
vremenima Ilijade bila posredovana jakim talasom nacionalizma. Da se razumemo, 
vrlo sam daleko od teze da su ratovi vođeni na prostorima bivše Jugoslavije verski 
ratovi. Mislim da nisu i da nisu proizvedeni na religijskom nego na političkom, a šire 
shvaćeno i na kulturnom polju. 

I kao dekan Fakulteta političkih nauka i predsednik Jugoslovenskog udruženja za 
političke nauke, moram da naglasim da izuzetno podržavam ISCOMET i projekte koje 
profesor Devetak uz pomoć Centra za istraživanje etniciteta inicira i realizuje na ovim 
prostorima, jer smatram da je upravo to osnov za ovakve razgovore i projekte. 
Zajednički smo organizovali neke od skupova u vezi sa međuetničkim odnosima, 
položajem nacionalnih manjina, a to su problemi komplementarni s pitanjima odnosa 
među crkvama i različitim religijama. Svrha ovih projekata jeste da započnu Odiseju, 
odnosno povratak ljudi kućama. Taj put, ta Odiseja, i metaforički i bukvalno posut je 
minama i političkim i vojnim.  

Danas je postavljeno vrlo važno pitanje odnosa crkve i države. Postavio ga je 
kolega Vukomanović u svom uvodnom referatu. Smatram, a to se ponekad nema 
dovoljno u vidu, da su sve religije, sve konfesije i sve crkve, izuzetno važni akteri u 
tzv. civilnom društvu, odnosno u jednom polju koje nije ni političko i ni državno i koje 
predstavlja neophodan uslov da moderne države mogu da funkcionišu. Zbog toga je 
kako za same crkve, tako i za nas kao pripadnike društva koji ne moramo da pripadamo 
političkom polju i političkim strankama ili državi i državnim organima, veoma važno 
da crkva i religija budu autonomni, odvojeni od države, da bi mogla, kao što je rečeno 
u referatu profesora Tomasa Bremera, da bude kritična i prema sebi i prema državi. 
                                                 
* Dekan Fakulteta političkih nauka u Beogradu. 

60 



Crkva, kao i čitavo civilno društvo, mora da ostane samostalna, autonomna i da bude 
uvek spremna i kritična prema političkom polju u celini i prema državi unutar tog 
političkog polja. Lagodnija je pozicija biti uz državu, ali moderno društvo ne može da 
funkcioniše ako nema ove podele. Ja kao pripadnik civilnog društva, čak i kao ateista, 
zainteresovan sam, jer smatram da je to dobrobit za mene kao građanina, da crkva 
ostane što dalje od države i politike. Međutim, to ne znači da crkva treba da ostane van 
javnog prostora. Naprotiv, potrebno je delovanje crkve i religije u javnom prostoru ali 
pre svega kao aktera civilnoga društva, a ne kao institucija, ponekad čak potkupljenih 
od države. Trebalo bi voditi računa o tome da nešto što izgleda kao dnevni interes 
crkve, kao što je uvođenje veronauke, može da bude kontraproduktivno. Svakako bi 
trebalo analizirati iskustva. Primera radi, skoro sam bio u Hrvatskoj i čuo koliko ima 
kontraproduktivnih efekata u vezi s uvođenjem veronauke koja je dobila status 
marksizma iz ranijeg perioda.  

Zalažem se za vrlo ozbiljnu kritiku starog režima, pre svega socijalizma, ali se ne 
bih mogao složiti s ocenom da se krivci za sve ovo što nam se dešavalo u poslednjoj 
deceniji traže kroz čitav period od pedeset godina. Time amnestiramo one koji su 
najodgovorniji u ovih poslednjih deset godina za ono što se dešavalo na ovim 
prostorima. Ne bih hteo da tako lako dobiju amnestiju i da se podvuku pod onih 
pedeset godina u toku kojih na ovim prostorima nije bilo rata. Vladao je ipak neki mir, 
s tim što se zna u kakvom su položaju bile sve crkve i religije. Želim da se jasno 
postavi pitanje pune odgovornosti za ono što se dešavalo u prethodnoj deceniji, jer bez 
toga nema ni demokratske rekonstrukcije. Može je biti, ali na slabim temeljima, kao da 
gradite grad na pesku. Nema ni pomirenja, ni dobrih i na zdrave temelje postavljenih 
odnosa, ni među različitim crkvama ni među različitim religijama, a ni u čitavom polju 
civilnog društva kao ni u odnosima između civilnog društva, i politike i države prema 
kojima moramo uvek svi (i vi koji verujete i mi  ateisti) da budemo kritični, kako bi 
očuvali izvesnu autonomiju i distancu. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

61 



Slobodan Vukičević*

 
Raduje me da se na ovako značajne teme održavaju interdisciplinarne rasprave. 

Posebno sam zadovoljan zato što su sociolozi u prethodna dva izlaganja (kolege 
Vukomanović i Pavlović) na interdisciplinarnom tržištu ponudili sociološke rezultate u 
sagledavanju ove problematike. Mislim da je interdisciplinarna rasprava dobar način da 
razmenjujemo rezultate koje imamo u pojedinim oblastima teologije, filozofije, 
sociologije itd.    

Na toj relaciji izložio bih razmišljanje o pitanju religijskog u modernoj naciji, 
nastojeći da afirmišem sociološki nastrojenu orijentaciju u smislu da bi trebalo da se 
pre svega dogovorimo šta je društvo, pa tek onda da razmatramo kako ga saznati. 
Znači, da se orijentišemo u sledećem smislu: da identifikujemo sociološki smisao 
religijskog, da identifikujemo suštinu savremenog društva u modernoj zajednici 
građana. Ako to ne učinimo nećemo postaviti ni u normativnoj, ni u bilo kojoj drugoj 
oblasti ni jedno, ni drugo, ni treće u smislu pune autonomije izražavanja prirodnosti, pa 
će nam, naravno, veronauka postati predvojnička obuka ili marksizam, jer smo je 
postavili neadekvatno prirodi i suštini koju ona ima. U tom smislu religijsko u 
modernoj naciji, ontologija savremenog društva i čoveka, prirodno su utemeljeni na 
jedinstvenoj dinamici i dijalektici etničko-kulturalnog i verskog sa građanskim. To je 
rezultat neumitnog spoja logosa i istorije koji se manifestuje kao univerzalna zakonitost 
društvenog bivstvovanja. Sociologija, uvažavajući ove društvene zakonitosti, može 
obavljati svoj zadatak tako da samu ideju nacije kao građanske zajednice protumači u 
njenom odnosu sa društvenom stvarnošću, a to znači i određenje mesta religijskog u 
modernoj naciji kao društvenoj stvarnosti. U ovom kontekstu može se sociološki 
tumačiti spoj univerzalnog i partikularnog, to jest opšte istine da su čovekova priroda i 
zajednica neodvojivi i, takođe, nepobitnu istinu da je ispoljavanje čovekove prirode 
moguće samo u konkretnoj zajednici − prostorno, vremenski i razvojno određenoj. 
Čovekova priroda se ispoljava i u činjenici da je čovek i homoreligiozus. To što u 
jednom društvu ima teista i ateista ne dovodi u pitanje ovu činjenicu, jer se njihov 
međusobni odnos ispoljava kao realan društveni odnos koji ne može apstrahovati ne 
samo nijedno društvo nego nijedna religija.  

U društvenoj stvarnosti neminovno se uspostavljaju odnosi između podsistema 
svakog nacionalnog identiteta: etničkog, religijskog, kulturnog, državnog, ali se kao 
poseban realitet javlja neminovnost zajedničkog života. Prema tome, hermeneutiku 
religijskog u modernoj naciji nemoguće je zamisliti bez identifikacije društvenih uslova 
funkcionisanja religijskog. Moderna nacija predstavlja društveni proces nastajanja no-
vog tipa građanina, proces obogaćivanja pojedinca u esencijalnom i egzistencijalnom 
smislu, a to znači i obogaćivanje religijskog. To nije asimilacija religijskog od strane 
građanskog, već novi način zadovoljavanja potrebe religijskog u bogatijoj, ljudskijoj, 
humanijoj, civilizovanijoj i kulturnijoj formi. Radi se o novoj društvenoj mogućnosti 
funkcionisanja religijskog kako na nivou pojedinca, tako i na nivou društva. Zajednički 
život u multietničkoj i multikonfesionalnoj modernoj zajednici pretpostavlja uspostav-
ljanje opšteg dobra. Poštovanje funkcionisanja javnog dobra i interesa obezbeđuje su-
verenitet na unutrašnjem planu, to znači samostalno odlučivanje o unutrašnjim odnosi-
ma, a na spoljnjem planu − modernu naciju kao političku jedinicu ravnopravnu u od-
                                                 
* Filozofski fakultet, Nikšić. 

62 



nosima sa drugim državama, odnosno političkim jedinicama. Funkcionisanje opšteg 
dobra moguće je jedino na principu konsocijativne demokratije gde se opšte, ili 
možemo reći univerzalno, ispoljava kao način adekvatnog povezivanja različitosti, a ne 
kao pretvaranje različitosti u isto. Tako građanski smisao postaje osnov iz kojeg se 
izvodi unutrašnji i spoljni suverenitet. Religijsko, kao ni političko, kulturno, etničko ili 
bilo šta drugo, ne smije narušavati taj princip. Ono se mora uklapati u poštovanje 
javnog dobra, javnog interesa iako je on nezavisan od privatnih interesa.  

Religijsko ima svoju transcendentalnu sferu ali ona ne može biti usmerena u 
narušavanje opšteg dobra, odnosno suvereniteta moderne nacije. To je jednostavno 
uvažavanje činjenice da religiju stvaraju bogovi i ljudi. Sve ovo ne znači nijednog 
momenta podređivanje religijskog vladajućem političkom sistemu u jednom društvu. 
Naznačeni principi mogu biti delatni samo u tzv. aktivnom društvu, kako neki kažu − 
civilnom društvu, u kojem su građani istovremeno ispod i iznad sistema, i gde bi sve 
trebalo da bude podređeno zadovoljavanju potreba građana i njihove zajednice i gde se 
sve odvija u skladu sa tim potrebama, zahtevima, željama, ciljevima i odlukama. Sve 
institucije, pa i religijske, konstituisane su kao način i sredstvo zajedničkog 
bivstvovanja i življenja, s karakteristikama koje su u vezi sa osobenim istorijskim 
kolektivitetom. U njima je religiozno protumačeno iznova, kako bi rekla Dominik 
Snaper. Nema stabilnosti ukoliko to tumačenje dobija karakter asimilacije, ali ona 
izostaje i u slučaju izdizanja religijskog ili etničkog na nivo samostalnog političkog 
projekta. Prvo bi značilo gubljenje etničkog i religijskog u univerzalnosti građanskog, a 
drugo, libanizaciju, što predstavlja razbijanje moderne multietničke i 
multikonfesionalne zajednice. Moderna nacija ima za cilj da sačuva verske posebnosti, 
ali istovremeno i da sačuva i zajednicu. Ovaj cilj se ne može ostvarivati samo na 
osnovu etničkih prava, jer ona pripadnicima etničke skupine daju samo etničku moć, 
takođe ni na osnovu religijskih prava, jer ona reprodukuju religijsku moć, ali ne i 
građansku. Iz logike građanskog prava, nedopustiva su bilo kakva religijska ponašanja 
koja narušavaju jednaka prava bilo većinske, bilo manjinske verske grupe ili pak 
pojedinaca.  

Javni prostor i opšte dobro ne mogu biti narušeni ničijim verskim monopolom 
većinske ili manjinske grupe. Time su sačuvane verske posebnosti ali sačuvana je i 
zajednica. Na ovoj relaciji moramo razumevati i tumačiti  i objašnjavati univerzalistički 
princip građanstva i univerzalistički princip religije. Svaka građanska nacija hoće da 
pokaže svoju specifičnost u odnosu na druge i svaka religija ili verska zajednica hoće 
da pokaže svoju konkretnost za čoveka i zajednicu. Moderna nacija s neumitnom 
statističkom zakonitošću multietničke, multikulturalne i multikonfesionalne strukture 
brine se o karakteru društvenih veza na miran način, nastojeći da građanskim pravom 
sankcioniše etnokulturne i verske različitosti. Ova društvena veza čuva, neguje, 
usavršava čovekovu zajednicu sa ljudima i čovekovu zajednicu s Bogom. Na taj način 
moderna zajednica kao zajednica građana predstavlja prirodni okvir mogućnosti funk-
cionisanja etničko-kulturalnog i verkog, manjinskog i većinskog. Logika gemajnšafta u 
modernoj naciji ne slabi, kako su predviđali neki istraživači društvenih kretanja šezde-
setih godina. Modernost upravo podstiče specifične oblike povratka verskome. Seku-
larizacija je u svim društvima i u svim sistemima pokazala sve svoje ograničenosti i 
besmislenost redukovanja verskog na građansko ili asimilaciju verskog od strane 
građanskog. 

 

63 



Vladeta Jerotić*

 
Na Balkanu su prisutni stalni kontrasti između preteranog pesimizma i prete-

ranog optimizma. Stalno se negde klatimo između te dve krajnosti, i to je nešto što nam 
je u temperamentu. O ovom fenomenu pisao je u delu Karakterologija Jugoslovena 
Vladimir Dvorniković, koji je bio Hrvat, ali i Jugosloven u najboljem smislu reči.  

Hteo bih još da kažem da su dva bića u svakom čoveku oduvek bila najjača i sa 
najdubljim korenima, a to su religiozno i  političko biće − homo religiozus i zoon poli-
tikion. Kroz istoriju zapažamo strašnu borbu u čoveku između istinskog religioznog i 
političkog. Sukobljavaju se neprestano, prosto zato što nismo dovoljno religiozni, jer je 
najteže biti religiozan. Mi smo na putu da budemo religiozni. Ako smo iskreni prema 
sebi to će svako od nas reći. I nije slučajno da kroz celu istoriju imamo ovu strašnu bor-
bu između političkog i religioznog bića i da se ta borba nasatvlja u nama neprestano. 

Bez obzira na to što često ponavljamo reči Nikolaja Berđajeva: „Antinomija car-
stva ćesarevog i carstva božijeg nikad neće biti izmirena i prevladana u granicama ze-
maljskog, empirijskog života“, odnosno država i crkva ne mogu biti ni konačno sjedi-
njene ni konačno odvojene. One se nalaze u antinomičnom međudejstvu, dakle, bez ob-
zira na sve ovo, naša je dužnost ali i intimna potreba kao hrišćanskih mislilaca ili religi-
oznih mislilaca i antropologa da činimo stalne napore da odnose između države i crkve, 
odnosno verskih zajednica, usklađujemo i mirimo na najbolji mogući način, svesni ne-
mogućnosti njihovog konačnog harmoničnog međudejstva. Kao što često ponavljamo 
reči iz Prve poslanice Jovanove: „Znamo da smo od Boga i da svijet sav u zlu leži“ 
tako je naša dužnost, kao i intimna potreba, da ulažemo stalan i iskren napor da zla, 
najpre u nama samima, potom u našoj porodici, užoj, a potom i u široj, narodnoj i naci-
onalnoj zajednici, budu vremenom manja. Kada sam jednog starog Svetogorskog 
kaluđera, pre mnogo godina, prilikom jedne od mojih poseta Atosu upitao šta da činim 
da ne ponavljam jedan isti greh, on mi je odgovorio kratko i jasno „Padni i ustani, 
padni i ustani“. Tako je mislim, i svima nama danas. Zlo koje smo svi mi hrišćanski 
opredeljeni građani u bivšoj Jugoslaviji i poslednjih deset godina u Srbiji trpeli od 
nedemokratskih oblika vladavine i od onih koji su vladali, naizgled je prevaziđeno 
uspostavljanjem demokratskijih oblika vladanja u svim bivšim jugoslovenskim 
republikama. Trebalo bi imati na umu da su prilikom raspada prethodne Jugoslavije 
narodi koji su živeli na tom prostoru i sami tome doprineli. Nikakva spoljašnja sila i 
intervencija nije bila odlučujuća. Ne kažem da nije postojala, ali nije bila odlučujuća. 
Traženje da ostvarimo verske slobode i prava u okviru obnove i razvoja demokratije i 
ljudskih prava podseća me na jednu pesmu poznatog srpskog pripovedača i pesnika 
Veljka Petrovića koja jednim delom glasi:  

„Mi sad svi znamo, hoćemo slobode 
i da smo svoji u sopstvenoj kući.  
Dobro, ali sloboda nije voće  
koje u šešir pada ma kome“. 

Prvo treba znati šta smo i šta hoćemo. Da li svi mi ovde okupljeni, religiozni 
ljudi i ateisti, raznih veroispovesti i denominacija, islamisti i judaisti, pa i dobronamer-
ni agnostici, zbilja znamo šta smo i šta hoćemo? Ako to i znamo, da li dovoljno znamo 

                                                 
* Profesor Bogoslovskog fakulteta u Beogradu i redovni član Srpske akademije nauka i 
umetnosti. 

64 



o tome šta hoće oni drugi koji ne pripadaju ni našoj naciji ni našoj religiji? Ako misli-
mo da i to znamo, da li smo dovoljno trpeljivi (jedno od značenja reči tolerancija), 
spremni da dozvolimo ostvarivanje verske slobode i prava i predstavnicima verskih 
manjina? Najzad, ako nam se čini da smo dostigli i ovakav poželjan stepen ne samo 
trpeljivosti, već i zainteresovanosti za tuđa shvatanja, mada se sa njima ne slažemo, da 
li smo spremni na dijalog sa njima umesto mnogo češćeg monologa? Verujem da ćemo 
se složiti s konstatacijom da dobar i pravilan odgovor na ova moja postavljena pitanja, 
naravno u prvom redu postavljena sebi, pa onda ostalima,  nije jednostavan niti sme da 
bude površan. Odgovor svakog od nas koji ovde zastupamo svoje religiozno ili ate-
ističko ubeđenje u skladu je sa stepenom individualne zrelosti, kao što bi Karl Gustav 
Jung rekao: „Od stepena ostvarene individuacije“, a pravoslavlje od stepena dostignu-
tog oboženja.  

Da li pravilno opažamo stvarnost? Ja sam uvek bio antropološki skeptik, iako 
sam uvek bio hrišćanski vernik, tako da gajim potpun optimizam u pogledu pojedinca, 
s tim da ništa rđavo ne govorim o zajednici. Razume se, pravoslavlje je sabornost − ako 
smo zbilja saborni, ali postoji jedan dubok antropološki skepticizam u meni još iz 
mladih dana. Valjda su takvi bili jugoslovenska stvarnost i moj otac, koji je učestvovao 
u Prvom svetskom ratu i jedva ostao živ. 

 Pravilno opažanje stvarnosti. Da li pravilno opažamo stvarnost? Sada polazim 
samo od pojedinca. Ja sam psihijatar individualne psihoterapije, ne grupne. Tako ćete 
me razumeti i primiti taj deo ovako kako vam iznosim. Pravilno opažanje stvarnosti 
kao kvalitet zrelosti, prihvatanje sebe i drugih − drugi  kvalitet zrelosti,  demografska 
struktura karaktera − treći stupanj zrelosti. Šta treba razumeti pod demografskom stru-
kturom karaktera? Prema Abrahamu Manslovu, velikom psihologu dvadesetog veka, to 
znači poštovati ljude iste, ali i različite etničke i religiozne pripadnosti. Četvrto − 
posedovanje zrele,  a ne infantilne savesti, peto − sposobnost nezavisnosti. Ako ovim 
poznatim kriterijima lične zrelosti, prema poznatim savremenim psiholozima, dodamo i 
nekoliko drugih, neophodnih za posedovanje religiozne zrelosti, upotpunićemo sliku i 
pojam zrelih jedinki koje tek sa ostvarenom zrelošću mogu biti spremne na 
ostvarivanje verskih sloboda i za sebe i za sve ostale ljude sa kojima zajedno žive. Ovi 
dodaci, značajni znakovi raspoznavanja i religiozne zrelosti bili bi po mome mišljenju: 
prvo − izoštrena sposobnost razlikovanja dobra od zla. Ne možemo relativirati u 
pluralističkom društvu sveta dobro i zlo. Ja nisam tako sjajan pristalica pluralizma jer 
treba dobro objasniti šta se pod tim podrazumeva. Amerika je pluralistička. Nikada 
nisam bio u Americi, nikada joj nisam želeo ni zlo, i ovo što se dogodilo, pogodilo me 
je kao i mnoge druge. Ali pluralizam i liberalizam imaju svoje granice. Dostojevski je 
još u svojim romanima pisao: „Samo da ne dođe vreme kad je sve dozvoljeno“. Bojim 
se da je u Americi sve dozvoljeno. Zatim drugo: trpeljivost prema nesposobnosti 
drugih ljudi za takvo razlikovanje; smanjivanje egocentričnosti, a povećanje 
usmerenosti  ka rešavanju problema drugih ljudi; trpeljivost i razumevanje u odnosu na 
ljude koji ne veruju u Boga ili veruju na neki drugi način; veća sposobnost religiozno 
zrele osobe da uoči laž, konvencionalnost i izveštačenost od prosečne. Svi mi nosimo 
personu, Jungov izraz: „budimo jedan prema drugome s vremena na vreme bez per-
sone“. To je jedini način da se postigne među nama ovde i na ovakvim skupovima 
malo više poverenja i ljubavi. Jedini način − malo skinite personu. A normalno je da  
svak nosi personu. Jung kaže da je maska normalan odbrambeni mehanizam, ali 

65 



moramo biti svesni da nosimo tu masku, a da iza nje, ipak stoji čovek.  
Najzad treće − negovanje kulture srca u skladu s rečima apostola Pavla iz 

poslanice Kološanima: „Što god činite od srca, od srca činite“. Kao Gospodu, a ne kao 
ljudima pokušaj ostvarivanja dva osnovna iskustva hrišćanskih svetitelja na kraju: 
„Dobro je oprostiti, bolje je zaboraviti i dokle voliš, opraštaš“. Braćo i sestre, ne 
volimo se. Ona velika istina „Ljubi bližnjega svoga kao samoga sebe“, potiče od starog 
zaveta i stoji u sve tri monoteističke religije. Ljudi na kraju dvadesetoga veka ne vole 
sebe. Sebičnost nije nikakva ljubav, naprotiv, sebičnost je mržnja prema sebi, s jednom 
maskom spoljašnje sebičnosti, ili pokazivanja sebe kakvi nismo. To je osnovni problem 
zapadnoevropske civilizacije i kulture koja je naravno u krizi. Nije loše što imamo 
islamiste ovde. Zapadnoevropska civilizacija je nesumnjivo u krizi. Ne hrišćanstvo, ne 
Hristos. On nam je rekao: „Biću s vama do kraja sveta i veka“. Dvadeset prvi vek će 
nositi sa sobom još mnogo velikih nevolja kojima možemo odoleti samo ako smo 
iznutra sebe pročistili. Ne spolja, ne racionalno, samo blago tebi ako ti um u srcu 
počiva. Kome su upućeni ovi dragoceni saveti za postepen proces sazrevanja ljudi? Ne 
moji, nego savremenih psihologa i religioznih velikana, da li pojedincima ili narodima? 
O kome i kome mi ovde govorimo jedni drugima? Zar to nije pokušaj buberovskog 
dijaloga ja−ti sa uverenjem da između tebe i mene postoji nevidljivi, a uvek prisutni 
On. Šta treba zapravo razumeti pod pojmom ostvarivanja verskih sloboda i prava u de-
mokratiji, a da nam je pri tome suština demokratije, čini mi se, danas manje jasna nego 
što je bila u antičkoj Grčkoj i donedavno i u nekim demokratskim državama Evrope?  

Složićemo se s time da je za dobar život građana u demokratiji potrebno dosti-
gnuće zavidne lične demokratske svesti, pod kojom smo razumeli upravo pomenute 
kriterije za psihološku i religioznu zrelost. Vi ćete razumeti da moje uporno nastojanje 
na vrednosti lične zrelosti potiče od jednog višedecenijskog psihijatra egzisten-
cijalističke psihoterapeutske orijentacije. Nezamisliv mi je, jednom reči, bilo kakav na-
predak u demokratskoj svesti nekog čoveka bez neprekidnog truda i rada na razvijanju 
sopstvene zrelosti. Društvo i narodi sastoje se od pojedinih individua koje su na razli-
čitim lestvicama našeg zajedničkog puta prema ličnosti. Svi to znamo, ali nije rđavo 
ponoviti, rađamo se kao individue, ali ne postajemo svi ličnosti. Ne nalazim bolje po-
kazatelje, ovog puta, od onih na koje su nam pokazale velike monoteističke religije 
sveta.  

Teško je zaobići pitanje naše nacionalne i religiozne pripadnosti. Svaki je čovek 
rođen u određenom narodu. Govori jezikom toga naroda i upoznaje veru svoga naroda. 
Tri su moguća skretanja, nekada opasna, na ovom novom putu sazrevanja preko 
upoznavanja prošlosti i sadašnjosti svoga naroda, njegove istorije i tradicije. Jedna je 
krajnost prenaglašavanje svoga nacionalnog bića, uz puno ili delimično zanemarivanje 
religioznog bića. Ova opasnost se ogleda u negovanju arhajsko-plemenskog 
incestuoznog sloja u nesvesnom i svesnom biću svakog čoveka. Druga je krajnost 
prenaglašavanje svoga religioznog bića, uz zanemarivanje ili negiranje stvarnosti 
postojanja svoga naroda i nacije. I treća je opasnost za čoveka jednog naroda koji je od 
Boga pozvan na usavršavanje, jer nam je ovaj svet dat i zadat, ukoliko svesno i 
nesvesno on ponavlja iz daleke istorije ljudi poznatu formulu: Ubi bene ibi patria (Gde 
mi je dobro tu mi je otadžbina). U ovom poslednjem skretanju sa božijeg puta 
sazrevanja vidim neke moguće opasnosti zbog jednog dela današnjeg prenaglašavanja, 
možda već i nametanja globalizma i mundijalizma. Istinski smo kosmopoliti, Božiji 
saradnici, možda i njegovi prijatelji, sledbenici Hristove reči iz Jovanovog jevanđelja, 

66 



ukoliko smo u sebi ostvarili najstariji arhietip u svima nama, arhietip homo religiozusa. 
Ali ovaj neophodni arhietip ostvaruje se ovde i sada, u određenom narodu u kome smo 
rođeni, i u određenoj religiji koju smo upoznali i zavoleli. Put ka demokratiji, i kada je 
idealno shvatimo, i ka ostvarivanju verskih sloboda za sve, zavisi i uvek će zavisiti 
samo od ostvarene slobode autonomne, ne heteronomne, u svakom od nas.  

 
 
Monsinjor Mato Zovkić 

 
Koristim priliku da postavim pitanje: što je vjerska zajednica? Kad govorimo o 

vjerama, religijama i državi, koju religijsku zajednicu država treba priznati i tretirati 
kao jednaku? Pozvaću se na svoje iskustvo u Bosni, na iskustvo u Hrvatskoj sadašnjega 
prijedloga zakona o vjerskim zajednicama i onda postaviti svima nama pitanje. Naime, 
profesor Vukomanović je rekao, tj. kritizirao je ruski Zakon o religijama, prema 
kojemu Ruska pravoslavna crkva ima privilegij zbog zasluge ruske crkve za kulturu 
naroda. Ja sam slušao jednog ruskog teologa koji je to branio i on je bio ubeđen da je to 
pitanje pravde. Pravde države prema Ruskoj crkvi, dok se druge kršćanske zajednice i 
druge religije osećaju zapostavljene.  

Kod nas u Bosni postoji Međureligijsko vjeće koje se sastoji od četiri poglavara 
takozvanih istorijskih zajednica: židovske, muslimanske, pravoslavne i katoličke. Oni 
se sastaju jednom mjesečno, nekada i češće, diskutiraju o različitim pitanjima, a 
zadužili su grupu eksperata da sačini nacrt novog zakona o religiji i državi. Taj nacrt je 
od starešina odobren, predan je u Parlament, ali se pripadnici manjih ili kasnijih, 
takozvanih nepovjesnih religijskih zajednica u samom Sarajevu osjećaju zakinuti. Oni 
nisu pripušteni u klub Međureligijskog vjeća, a zakoniti su poglavari religijskih 
zajednica, recimo: baptisti i adventisti u Sarajevu, a da ne govorim o sasvim novima, 
kao što je hari-krišna i drugi. U Hrvatskoj je ovih dana u Parlamentu diskutirano o 
prijedlogu sličnog zakona i jedna od kontroverznih točaka jeste: „Tko određuje i tko 
daje sugestije državi da nešto treba priznati za novu religiju, a drugo ignorirati, jer pod 
plaštom religije prodaju ekonomsko izrabljivanje itd?” Neki vjerski poglavari su pitani 
da li bi oni htjeli biti članovi te savjetodavne komisije. Većina njih nije htjela da to 
prihvati već su rekli da to država odrijedi. Koga priznati za religiju, koga ne?  

Postavljam pitanje gospodi koji su iz političkih i socijalnih nauka, kao teolog i 
vjernik. Koga priznati za religiju? Da li u društvo jedankih sa strane države i među 
njima priznati i one koji imaju samo deset članova i nastali su prije tri dana ili prije tri 
sedmice, ili one koji imaju nekakvu zajednicu, neke institucije i neku povjest? 
 
Pol Mojzes 

 
Kad je Isus sa svojih dvanaest učenika nastao u Izraelu u I veku, da li je on bio 

priznata religija ili nezakonska?7  
 
 
 
 
                                                 
7 Dikusija sa velečasnim Zovkićem. 

67 



Monsinjor Mato Zovkić 
 
Isusov pokret je na početku bio pokret obnove, obraćenja unutar Izraela. Ja sam 

profesor Svetoga pisma i koliko sam ja Isusa izučio, on nije imao namjeru osnovati 
novu religiju, nego reformirati postojeću. Kad su njegovi propovjednici izašli izvan 
Palestine susreli su se sa Grčkim i novim mentalitetom. Tada je Isusov pokret postao 
nova monoteistička religija. Današnji židovski teolozi kažu da je Isus bio jedna od 
židovskih struja u I stoljeću, vrlo sličan u nečem jednima ili dugima. Je li bio priznat? 
Pa, ne bi završio na križu da je bio priznat. Šta ste mislili  vašim pitanjem? 
 
Pol Mojzes 

 
Mislio sam da je jako teško odlučiti o tome da li jedna od takvih novih verskih 

struja može da postane u roku od deset godina važna i korisna grupa. Jako je teško za 
državu da odluči o tome koja od verskih grupa je legitimna, a koja nije. Ja mislim da je 
to više pitanje sudova da odlučuju o tome da li takve grupe prave prestupe koji su 
protivni zakonima, ili recimo propovedaju odnosno deluju suprotno javnom moralu. 
 
 
 
Monsinjor Mato Zovkić 

 
Nedavno sam bio u Budimpešti na predavanju „Ekumenizam i novi vjerski 

pokret”, koje su organizovale ekumenske crkve. Jedna od teme je bila: kako se 
postaviti prema hari-krišna recimo u Beogradu, Sarajevu, Moskvi? Da li ih dočekati na 
vile, ili reći: to je vaše pravo, država mora i vama milost iskazati kao što je i nama 
iskazuje. O tome se žestoko raspravljalo. Bio je jedan govornik iz Parlamenta Evrope i 
donio nekoliko primjera gdje Parlament Evrope preporuča pojedinim državama: 
nemojte žuriti priznati za religiju nešto što se nudi kao religija. Kao izričit primjer su 
naveli Scientology, čija crkva prema nemačkim kriterijima o religiji nije priznata. 
Sledbenici ove nove religije se bune i postavljaju pitanje zašto je to tako, ako ih već 
Amerika kao najdemokratskija država priznaje za religiju. Kako državi ponuditi 
kriteriologiju, vi kažete sud i to je uredu, ali ta nova religija prethodno može napraviti 
određene ispade. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

68 



Lazar Stojšić*   
 
Mislim da je za državu važno da zna sa kim ima posla. Druga je stvar da li se 

nama neko sviđa ili ne. Po mom mišljenju verska zajednica, po zakonu koji bi država 
trebalo da definiše, jeste zajednica poslovno sposobnih ljudi, bez obzira na njihov broj, 
koja ima zajedničke obrede, zajedničko učenje i zajedničku organizaciju. Ona mora da 
prikaže svoje učenje i način delovanja,  da bi se utvrdilo da li nekoga ugrožava ili ne, 
odnosno da li ugrožava nečiji život, zdravlje, imanje, eventualno čast. Najzad, čim su u 
grupi tri čoveka, mora da se zna da je jedan od njih vodeći i odgovoran. Za državu bi 
ovo trebalo da bude važno, a ne to da li neka zajednica koja broji 99 članova mora da 
čeka stotog da bi bila registrovana! Ali čini mi se da kod nas sama država nema svest o 
sebi. Ovo što mi imamo, to je više pustava nego država, tu se radi ono što gospod Isus 
kaže: „Cede komarca, a kamilu proždiru”. Kod nas mogu da prođu neke velike 
malverzacije, a neke sitne stvari se progone, ali ukoliko ih ozakonimo onda znamo ko 
je starešina, s kim razgovaramo i ko odgovara. Mislim da je to s gledišta prava, a i s 
gledišta teologije jedino što bi bilo opravdano. Ovo drugo je sve neuhvatljivo.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
* Pentakostna crkva, Beograd 

69 



Silvo Devetak 
 
Otvoreno je pitanje koje je, po meni, jedno od temeljnih pitanja svakog 

demokratskog društva. Osnovni temelj, conditio sine qua non, bilo kojih sloboda je 
jednakost ljudi i zabrana diskriminacija. Ako upotrebim sad svoj profesorski 
međunarodni jezik, reč je o mandatornom pravu. Zabrana diskriminacije se ne može 
menjati ni zakonima, ni ustavom, ni međunarodnim ugovorima, ni bilo kojom pravnom 
normom, osim novom mandatarnom normom. To znači da zabrana diskriminacije 
uključuje u svim slučajevima i zabranu diskriminacije na osnovu vere i verskog 
ubeđenja. Kako pronaći rješenje da se nekima zakonom priznaje zabrana 
diskriminacije, što je obaveza države, a da se u odnosu na drugoga takva sloboda ne 
daje. To je jako osetljivo pitanje u izgradnji demokratskih društava na našim 
prostorima.  

Približavam se onome što je profesor Mojzes indirektno sugerirao: da teško 
prihvatamo  da država određuje u šta mogu da vjerujem ili u šta ne mogu da vjerujem. 
U čije ime i na kom osnovu može da se meša u moju slobodu izbora da budem vjeran 
ili da ne budem vjeran? To bi trebalo zaista rešiti na taj način da bude zabranjeno samo 
ono što je protiv postojećeg zakona, što šteti javnom redu. To nudim samo kao osnovu 
za dalju raspravu, jer mislim da je to jedan od bitnih temelja svake demokratije. 
Uostalom, kako se odnositi prema individui, čoveku i državi? Danas, kao što znate, 
država nije više svemogući mehanizam. Od pre dve godine počeo je da radi Evropski 
sud za ljudska prava kojem se pojedinac može obratiti ukoliko mu je bilo koja država 
članica ugrozila prava koja proizilaze iz konvencija o ljudskim pravima. To nije neka 
politička floskula, to je stvarni sud. Slovenija je, pošto su organi vlasti kršili prava koja 
proizilaze iz konvencija, već dva puta bila osuđena. U jednom slučaju radi se o 
državljaninu Slovenije, a u drugom o državljaninu Nemačke. Zatim, pogledajmo 
Ujedinjene nacije. U Deklaraciji UN o pravima čoveka, u šestom članu, tačno se 
nabraja sloboda vjerovanja i tamo nema nikakvih kriterija šta bi se smatralo kao vera, a 
šta ne. U tom smislu treba tražiti odgovore, da ne bi stvarali neku novu prepreku za 
afirmiranje slobode ličnosti ljudskog bića, njegovog izbora, tolerancije itd.   

Da zaključim, šta je to priznanje države, šta to znači? Da li to znači da onda oni 
koji su u krugu tog priznanja imaju neka viša prava od drugih skupina? Da li to znači 
da oni mogu dobiti novac od države za svoje delatnosti? Recimo, Ustav Slovenije 
priznaje dve autohtone etničke zajednice − Mađare i Italijane − koje su po broju jako 
male i treću na pola − Rome, za koje zakon treba da odredi koja će biti njihova prava. 
Taj zakon do danas nije usvojen8. ISCOMET se priprema da postavi pitanje šta sa 
etničkim pravima drugih grupa koje nisu priznate ustavom, a brojne su. To su teške 
dileme.  

 
 
 
 
 
 

                                                 
8 Član 65 Ustava Republike Slovenije utvrđuje da će položaj romske skupnosti biti uređen 
posebnim zakonom (primedba G. Bašića). 

70 



Pol Mojzes9

 
Diskusija se kretala u pravcu u kojem želim da postavim pitanje. Gospodin 

Jerotić je na jednom mestu, čini mi se, rekao da misli da je možda suviše pluralizma. 
To meni izgleda kao kad bi neka žena rekla da bi ona želela da bude samo malo trudna. 
Pluralizma ili ima ili nema. Ako mislite da ograničite pluralizam, šta ćete raditi sa 
ljudima, koji ne bi upali u Vašu definiciju? Gde u tom smislu treba ograničiti 
pluralizam? Na koji način ćete nas koji ne spadamo u Vaš krug, u smislu kako ste ga 
definisali, naterati da se u njega vratimo. Imao sam još jednu primedbu: govorili ste 
kako je jako važno biti rođen u narodu. Tu se postavlja pitanje, šta se dešava sa 
mešovitim brakovima? Šta, na primer, kad se jedna Kineskinja uda za Australijanca? U 
kom narodu je onda to dete? U modernom svetu sve je više mobiliteta tj. sve više 
mešanih brakova i sve se više dece rađa. I da li su ta deca nešto manje humana?  
 
Vladeta Jerotić 
 

Mešovita Amerika misli da svi treba da budu mešoviti. I ako je uspela, a uspela 
je samo delimično u toj mešavini, to ne znači da svi evropski narodi treba da se u toku 
idućih pedeset ili sto godina prilagode Americi. Taj put je balkanskim narodima 
potpuno stran, što ne znači da ne želimo da „uđemo” u Evropu. To ne znači da u 
Evropi i Americi nema mešovitih brakova koji su uspeli. Ali na Balkanu mešoviti 
brakovi nisu uspeli. Ovde je velika tragedija zadesila dva ili više od dva miliona ljudi u 
mešovitim brakovima. To se pokazalo i u nedavnom ratu. Oni koji su dobro prošli, 
poslužiće dobrim literatima. Kako su se, pored svih strašnih iskušenja, održali brakovi 
bilo Muslimana−Srba bilo Hrvata−Srba? Jedino oni supružnici u mešovitim brakovima 
koji su pobegli na vreme u evropske zemlje i Ameriku, relativno su dobro prošli. Oni 
koji su ostali ovde nisu dobro prošli. Za sada to nam ne može biti neki veliki ugled, što 
ne znači da možda sredinom ili krajem dvadeset i prvog veka neće biti i na prostoru  
nekadašnje Jugoslavije uspešnih mešovitih brakova. To će se desiti kada ne bude više 
ratova ili kada ljudi izgube sasvim svoju veru. Ako imate oca ateistu, a majku 
katolkinju ili pravoslavnu, ona će ili odgajiti svoje dete u toj veri, a otac će biti potpuno 
ravnodušan, ili će i ona da bude ravnodušna, i onda neće biti nikakve vere. A neće biti 
potrebna ni vera u školi.  

Meni je strašna ta podela, opredeljenje za veronauku, za građansko vaspitanje ili  
ni za šta. Ni za šta − to ni Sartr ne bi tako pozdravio. Da se neko opredeli nizašta, pa 
bar da je to veliko Ni za šta, jer u budizmu i na drugim mestima ništa je kao sve. 
Mislim da moramo biti vrlo oprezni u pogledu pluralizma. Ne može se jednostavno reći 
− ili ga ima ili nema, već − za neke ga ima, a za neke ne. Ljudi su na veoma različitom 
stupnju sazrevanja, ne zaboravite to nikad. Ne možemo doneti američku demokratiju, u 
najboljem smislu reči, u Srbiju ili Tanzaniju, s tim da ne želim da ih potcenjujem. Mora 
da postoji jedan proces laganog približavanja prema nekoj vrsti demokratije, koju je 
vrlo teško sada definisati. Neki narodi stotinama godina živi u jednom, neka to bude i 
negativno, konzervativnom vidu državnog uređenja, najčešće diktatorskom, ali su ipak 
održali svoju veru − rimokatoličku ili pravoslavnu. Ja se čudim Americi koja je, preko 
                                                 
9 Otvara diskusiju s profesorom Vladetom Jerotićem, u koju se uključuju Vukašin Pavlović i 
Refik Šećibović. 

71 



noći, postala neobična zemlja. Za samo 200 godina, ili malo više, dostigla je sadašnji 
nivo razvoja − to je čudo Božije, razume se. Ali ako se osvrnemo i na prošlost, koju 
Amerika nema (Vi srećom niste Amerikanac u pravom smislu reči), upitamo se kako se 
jedan obrazovaniji Amerikanac oseća kad dođe u Evropu. I pored Božijeg čuda, 
nemoguće je za 200 godina, stvoriti kulturu. Kultura se stvara hiljadama godina kao, 
recimo, indijska. U Indiji se ne može uvesti pluralizam svojstven američkoj 
demokratiji, ni u Kini a ni na Balkanu. To ne znači da ne želimo u Evropu i ne znači da 
želimo da se izolujemo. Progres, u dobrom smislu, zahteva vreme, a to vreme gubimo 
iz vida. Uvek je bolja evolucija od revolucije, a ljudi su često nestrpljivi. Margaret 
Tačer je, u Parizu, prilikom proslave Revolucije pred celim svetom, pred televizijskim 
kamerama rekla Miteranu: „Vaša Francuska revolucija nije bila potrebna, odkad je bila 
revolucija u Francuskoj nastalo je nasilje u celoj Evropi“. Konzervativna političarka, 
ali ne mogu, a da je ne pohvalim.  

Ljudi su i evolucioni i revolucioni, to zavisi od naroda, od istorije. Ja nikada 
nisam bio nikakav revolucionar, iako odavno znam za Čerčilovu sintagmu: „Ako nisi 
bio revolucionar u mladosti, a konzervativan u starosti nisi dobro proživeo vek“. 
Hrišćanstvo me je spasilo, tu nema revolucije, jedina revolucija je bila dolazak Isusa 
Hrista na svet, a koji je rekao: „U sebi vodi revoluciju“. Ja stalno ponavljam da kad 
nemaš borbu u sebi proiciraćeš je na druge i drugi mora biti kriv. Ako nije neko iz tvoje 
porodice, bićeš ti kriv sused, a prvi susedi su Hrvati, Muslimani. To treba izgoniti, a 
sazrevanje traje jako dugo. Dakle, vremenski period je odlučujući u  pogledu 
približavanja naših ljudi pluralizmu.  
 
Vukašin Pavlović 

 
Ne mogu da odolim i da se ne uključim u raspravu. Smatram da pitanje 

pluralizma, dakle diverziteta, različitosti, nije stvar ljudi. Ateisti će reći da je to stvar 
prirode, vernici će reći stvar Boga i mislim da ljudska vrsta može mnogo da nauči od 
prirode, odnosno od Boga. Ja sam ateista, ja ću govoriti o prirodi. Čak  i u Starom 
zavetu pomenuta Nojeva barka ima jednu strašno važnu poruku za ovu temu: i Bog kao 
svemoćni tvorac svega, pa i čoveka, zahteva od Noja da u barku uvede od svake vrste 
po jedan par. Ne može Bog čoveka da spasi, a da ne spasi i druge vrste. Dakle, već je 
Tvorac pravio raznovrsnost, religijski gledano.  

Što se mene tiče, ja mislim da je to priroda uradila i to je prednost ljudske vrste i 
način na koji ona može da opstane. Od stoika, od Zenona, znamo da je najveća ljudska 
vrlina živeti u skladu sa prirodom. Neka kažu vernici da je najveća vrlina živeti u 
skladu s Bogom. Prihvatam to, ali mali grehovi se kumuliraju i postaju veliki i to 
uočavamo iz onoga što nazivamo odnosom čoveka i društva prema prirodi. Kulturni 
diverzitet je, takođe, prednost kao i prirodni, kao što je biološki ili Božiji. Samo u 
nepovoljnim političkim uslovima koje stvaraju ljudi prednost postaje hendikep − to što 
je trebalo da bude prednost na Balkanu je postalo mesto za klanicu.  

Kada je stvarana grčka civilizacija, a ona je osnov zapadne civilizacije, upravo ta 
raznovrsnost i činjenica da su bili na tromeđi Evrope, Azije i Afrike, i to da su mogli da 
uzmu nešto od prethodnih civilizacija bile su prednosti. Mislim da je incestuoznost, na 
kojoj Vi10 insistirate, vezana upravo za izolaciju. Tamo gde imate blokirano društvo, 
                                                 
10 Profesor Jerotić (primedba G.B.) 

72 



tamo gde nema pluralizma, tamo gde ljudi ne mogu da se mešaju, tamo gde nema 
mešanih brakova, tu je incestuoznost i bukvalno i metaforički. Uzmite, na primer, 
ostrvo. Ne može zajednica da bude jedno samoizolovano ostrvo gde ima incestuoznosti 
i gde Bog ili priroda stvaraju bogalje i u duhovnom i u fizičkom smislu.  

Hteo sam da učestvujem u raspravi u vezi s pitanjem šta možemo da definišemo 
kao religiju? Tu postoji jedan legalni aspekt, ali postoji i jedan aspekt širi od pravnog − 
društveni.  Sa stanovišta pravnih i političkih nauka možemo se pitati šta je pravda. To 
su pitanja istog ranga i od Aristotela, pa nadalje, nemamo bolji pravni odgovor na 
pitanje šta je pravda nego: “Idite na sud”. Ono što sud kaže to je pravda. U religijskom 
smislu, postoji jedna šira društvena situacija, gde imate lično pravo da se opredelite za 
ateizam. Možda će ateista vremenom postati vernik koji će verovati u svog Boga. To je 
privatna stvar i tu država ne može da uđe u našu svest, u našu privatnost, u ono što je 
unutar nas. Ni država, ni Bog.  

Ukoliko problem razmatrate pravnom logikom, uočavate problem sekti. Ako one 
kao jedna porodica ne ugrožavaju druge, ako ne ugrožavaju neke vrednosti temeljnije 
od prava na religijsku slobodu, recimo pravo na život, nema država šta ni da ih priznaje 
ni da ih ne priznaje. Izuzetak bi bili slučajevi ako oni sami traže, na primer, da 
formiraju crkvu, pa da deluju u okviru nekog javnog polja kako bi regrutovali i druge i 
tako tražili podršku. Dakle, kada neka religija hoće da pravi crkvu kao društvenu 
instituciju neminovno  mora da uđe u legalni prostor. Mora da ide na sud ili kod organa 
koga je država odredila da je registruje kao instituciju. Dotle ona ostaje u sferi 
privatnosti u kojoj su religije jednake, bez obzira na istorijsku zaslugu, bez obzira na 
brojnost. Kada na ovom mestu u raspravu uvedemo pitanja naroda i nacije, onda 
umnogome spuštamo zavesu, a ne pojašnjavamo problem. Pitanje nacije je  tvorevina 
modernoga doba, iako reč etnicitet potiče od starogrčke reči  etnos, koja znači 
boravište, stanište, zajedničko boravište. Ljudi su se zajedno nastanjivali, gradili 
običaje, stavove, vrednosti, jezik. Situacija se dodatno iskomplikovala kada je na 
dnevni red postavljeno pitanje formiranja nacija koja je veoma važan elemenat 
modernog društva.  

U vezi sa raspravom o diverzitetu, mislim da je nacija jedan od načina etničkih 
grupa da zadrže kulturnu različitost, osobenost. To je jedna reakcija na globalizaciju, 
na razvoj visoke tehnologije kojom nas  svet želi učiniti jednakima. Međutim, ako bi 
svi bili jednaki, imali bi socijalnu entropiju. Nemam ništa protiv toga ali nisam za to da 
mi se definiše da sam ja Srbin samo zato što sam tako rođen, zato što su mi majka i 
otac Srbi. Svi smo mi mešani, ja sam siguran da smo mi na ovim prostorima svi 
mešani. Prema tome, ja hoću da biram da li sam Srbin, kao što je bilo velikih Srba koji 
su bili rođeni Hrvati. Prvi predsednik Srpske akademije nauka bio je rođeni Hrvat. Kao 
što je bilo velikih Hrvata koji su rođeni kao Nemci i obrnuto. Molim vas, hoću obe 
opcije. Jedno je pitanje rođenja, a drugo moga izbora.  

 
Refik Šećibović 

 
Nisam mislio da se uključujem u raspravu, ali pošto sam iz mešovitog braka, 

mislim da je interesantno, pogotovo što se bavim religijom, da ukažem na svoje 
iskustvo koje je vrlo specifično. Pazite, ja sam ateista iz mešovitog braka. Moja deca su 
pravoslavni vernici. Smatrao sam da je njihova sloboda i pravo da budu ono što žele. 
To je nivo svesti koji, mislim, da tek treba da dostignemo. Imao sam priliku da sretnem 

73 



ljude koji su imali slična iskustva. U poseti mi je bila gošća iz Amerike, devojka kojoj 
je otac sa Cejlona, a majka iz Bangladeša, dok je ona hrišćanka. Teško je u današnje 
vreme definisati mogućnost ograničenja slobode izbora. Kad govorimo o tome da li je 
to američki ili evropski model, ja mislim da je to model koji smo svi nasledili. Ako 
pogledamo u ranijim civilizacijama, videćemo da problem mešanja nije nov, nego da je 
reč o problemima našeg kretanja i međusobne  slobode izbora. Suočeni smo sa nizom 
barijera, a najteže se savladavaju kulturne barijere. Najlakše ćete po svim religijskim 
zonama i svim prostorima raširiti tehnološke barijere, ali najteže ćete uklanjati kulturne 
barijere. Upravo mogućnost slobode izbora ograničava ove druge faktore koji proističu 
iz prirode društvenih odnosa.  

Kada govorite o zajednicama, važan je način na koji ih posmatramo. Bilo je reči 
o religijskom, sociološkom pristupu zajednicama, a ja ću ukazati na još jedan − 
geografski. Ako prostorno uzmete šta je crkva, šta je zajednica na jednom prostoru 
onda dolazite do zaključka da crkve kao organizovani sistemi imaju ogroman značaj u 
prostoru, što male zajednice nemaju. Država, koliko god upravljala nekim prostorom, 
mora da vodi računa o crkvi kao društvenom faktoru. Zato se vraćam na ljubav kao 
ključni elemenat harmonizacije, na šta je episkop Lavrentije ukazao. Imamo li 
ograničenja kad je u pitanju ljubav, prema Bogu ili ljudima, možemo li je ograničiti 
normama ili kretanjem. Mislim da bi odatle trebalo krenuti, kako bi razumeli slobodu 
izbora. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

74 



Silvo Devetak 
 
Otvoren je još jedan problem od temeljnog značaja, koji je po svemu evropski i 

nema dodirnih tačaka sa Amerikom. Unutar ogromnog evropskog prostora, mislim na 
Evropsku uniju, stvorila se situacija koja je specifična i na koju se nismo navikli. 
Naime, Evropska unija nije samo unija zajedničke proizvodnje, carina itd., nego je sve 
više unija ljudi. To znači da se ljudi poslednjih godina, nakon ukidanja granica, mogu 
slobodno kretati po jednom velikom prostoru. Svako sprečavanje tog kretanja je 
oprečno i znači kršenje određenih prava u Uniji za koje je, takođe, nadležan ranije 
pomenuti Evropski sud za ljudska prava.  

Ako govorimo o socijalnoj mobilnosti unutar tog velikog prostora onda ukažimo 
na privilegiju mladih ljudi da, ukoliko znaju jezik i ukoliko su sposobni, traže 
zaposlenje na čitavom tom prostoru. Dakle, nisu više vezani za državu i lokalnu 
zajednicu. Drugo, oni mogu da se nasele, na čitavom tom prostoru, naravno, uz manje 
ili veće poteškoće. Kao građani Evropske unije imaju određena prava. Pre svega imaju 
pravo da biraju i da budu birani u organe lokalne zajednice u kojoj su nastanjeni. 
Izborno pravo ostvaruju i prilikom izbora za članove Evropskog parlamenta. To su neki 
novi momenti, na koje nismo naviknuti. Naviknuti smo na državu kao garanta naše 
bezbednosti, naših prava, na teritorij koji treba da čuvamo, a nesreća je da su borbe za 
teritorije uzrokovale većinu tragedija. Borba za teritorij, za kontrolu gde će biti granice, 
gde ćemo  biti mi, a gde oni, unesrećili su sve narode u JIE. Kako to uklopiti u taj 
proces, svi kažemo evropske integracije? To je jedan složen problem.  

Još je složeniji problem kako unutar  novog evropskog doma stvoriti prostor za 
multikulturalizam, za mnoštvo kultura i jezika koji postoje unutar Evropske unije. U 
Uniji je u zvaničnoj upotrebi u institucijama jedanaest jezika, a govori se još na 48 
različitih jezika. U vezi s tim izražene su nove tendencije. Recimo, Španija − svi znamo 
za španski − pored katalonskog koji je već neko vreme zvaničan jezik regije Katalonije, 
javlja se i galicijski jezik, na severu, kao sledeći zvanični jezik jednog mikroregiona. 
Još pre pet godina rekao bih da je to nemoguće, ali savremeno doba je nametnulo 
potrebu za traženjem novih puteva rešavanja problema, eliminisanja situacija koje 
mogu da budu izvor političke tenzije, da podstiču socijane sukobe itd.  

Na koji način se možemo prilagoditi ovim tendencijama? Ja sam pokušao unutar 
Slovenije otvoriti taj problem, jer nije to samo stvar Unije. Kako se pripremiti na to da 
svaki građanin Unije koji ne mora biti iste boje kao što sam ja, koji nije iste vjere, ima 
pravo da se nastani na prostoru cele Unije. I niko mu to ne može zabraniti. Nema više 
policije, carine, vojske, čitavog državnog aparata koji štiti teritorij od nekoga ko hoće 
da naudi. To nije tako lako, velika je to dilema, koju ćemo verovatno morati da 
razrešimo. Možda moja generacija ne, ali buduće svakako. Kako našu tradiciju, sve te 
pojmove nacionalne pripadnosti, vjerske i druge, uklopiti u jedan novi prostor za koji 
ne plediram ni da je bolji ni lošiji, ali je svakako stvarnost mimo koje ne možemo, osim 
ako hoćemo da budemo još 100 godina na marginama, kolonijalnim marginama nekog 
evropskog prostora i što nam ne može biti na čast, jer neće podstaknuti naše 
dostojanstvo i našu budućnost.  

 
 
 

 

75 



Vojislav Stanovčić∗
 
Nema sumnje da celokupan razvitak i prirode i društava vodi ka sve većem broju 

pluralizama, ka brojnim različitostima. Od jezika i religija do etničkih grupa itd. i to je 
nešto što ne možemo sputati, što se neće moći ograničiti nikakvim zakonima i 
ograničavanjima.  

Drugo pitanje je sloboda savesti i sloboda veroispovesti. To je jedno od ljudskih, 
danas prihvaćenih, prava i sloboda. Ograničavanje toga potpada pod ograničavanje 
ljudske slobode. To je jedna strana problema. Druga strana problema, o čemu sam 
pisao, jeste savremeni agresivni prozelitizam. On ide za tim da konvertuje neke 
vernike, svejedno koje vere, i da ih pridobije za neku drugu veru, što, uglavnom, ne  
prolazi bez sukoba i bez konflikata. U XVIII veku Volter, veliki pristalica tolerancije i 
jedan od značajnijih teoretičara te ideje, u svojoj Raspravi o toleranciji naveo je primer 
Japana. U njemu je dugo egzistiralo, bez ikakvih sukoba i tenzija, dvanaestak religija. 
Onda je uneta još jedna religija, koja je počela da od onih dvanaest ranijih pridobija 
vernike za sebe. Zatim je došlo do velikih sukoba i krvoprolića. Svi novi vernici bili su 
poubijani ili odstranjeni iz japanskog društva.  

Koji su motivi i koji su osnovi za današnje konverzije? Da li su one odraz 
stvarnosti i stvar nečijeg uverenja da je neka veroispovest bolja od druge? Već sam 
govorio o iskustvu koje smo stekli prilikom posete jednom velikom i dobro uređenom 
romskom naselju u Sofiji. Na naša pitanja o veroispovesti Roma nastanjenih u tom 
naselju domaćini su nam objasnili da do pre 10 godina među njima nije bilo ni jednog 
jedinog protestanta, a danas čak 60% pripadaju ovoj veri. Mislite li da je to došlo iz 
neke promene verskih uverenja? To je došlo odatle što dolaze neki ljudi koji nude male 
sitne prednosti − materijalne, socijalne, ili mogućnosti da odu na Zapad, da dobiju 
lakše vize, da se presele, da emigriraju. U Kini je, recimo, četrdeset miliona ljudi 
prihvatilo jednu novu versku školu koja nije nijedna od ovih nama poznatih, 
hrišćanskih ili muslimanskih ili nekih drugih. Kinezi su takve tendencije ograničili, 
zbog čega su kritikovani u raznim forumima Ujedinjenih nacija. Međutim, Kina to 
pravda nečim što se u evropskoj tradiciji dugo podvodi pod „državni razlog”. Oni 
smatraju da bi uvođenje novih religija moglo da bude elemenat razaranja kineske 
države, jer bi, najverovatnije, izazvali građanske ratove, slične onima koji su u prošlosti 
pustošili ovu mnogoljudnu zemlju. Onda se taj državni razlog na neki način mora 
uvažavati.  

Sledeće, ako se cela zapadna Evropa zalaže za slobodu kretanja, što lično 
podržavam već 40 godina, zašto onda ne ukinu šengenske vize? Zašto bar one ljude 
koji nisu nigde nikakvo krivično delo počinili ne puste slobodno da hodaju po toj 
zapadnoj Evropi, nego imaju svoje državne razloge zbog kojih to ograničavaju i prema 
vani podižu nevidljiv zid. Jedan nemački profesor je na predavanju, održanom 1989. 
godine na Kolarčevom narodnom univerzitetu predvideo: „Ova gvozdena zavesa će biti 
ukinuta, ali da znate da će prema čitavoj istočnoj Evropi stvoriti novu gvozdenu zavesu 
još manje propusnu od sadašnje ”.  

Prema tome, neko se brani ovakvim zavesama, a drugi nekim drugim načinima. 
Teško je tu izričito zastupati jedno stanovište, jer su ova pitanja prilično složena. Čuli 
                                                 
∗ Redovni član Srpske akademije nauka i umetnosti i predsednik Naučnog saveta Centra za 
istraživanje etniciteta. 

76 



smo da je ruska država usvojila zakon kojim je prihvatila nekoliko verskih 
denominacija, uključujući muslimansku, budističku, mislim čak i konfučijansku, nisam 
samo siguran da li katoličku i jevrejsku. U Srbiji  se sprema sličan zakon, u Hrvatskoj i 
u Bosni i Hercegovini takođe. To su opšti trendovi koji nisu saglasni sa idejom slobode 
veroispovesti, slobode verskog opredeljenja, ali postoje i drugi razlozi koje bi trebalo 
pažljivo odmeravati.  

Trebalo bi naglasiti da je važno da čovek koji hoće da menja veru to čini 
slobodno, zbog svojih ubeđenja, bez  ikakvog organizovanog pritiska, bilo druge crkve, 
bilo države ili neke nužde zbog koje je sloboda u suštini ograničena. Onda to nije stvar 
slobodnog izbora nego izbora iz nužnosti koji nije potpuno slobodan.  

Prava sloboda veroispovesti podrazumevala bi da država neće ničim, pa ni 
zakonima, regulisati položaj verskih zajednica. Takav je slučaj, kao što znate, u SAD, 
gde jedan od deset amandmana koji su doneti 1791. godine utvrđuje da država ne može 
zakonom da reguliše pitanja koja se odnose na položaj crkvi i da se neće donositi 
nikakav zakon koji će regulisati to pitanje. Međutim, pre donošenja Ustava u SAD, na 
predlog zakonopisca Tomasa Džefersona, usvojen je Zakon o odvajanju crkve i države. 
Već tada se razmišljalo o tome da ukoliko crkva postane državna ili država crkvena, 
onda oni koji tome ne pripadaju nisu ravnopravni. Taj Tomas Džeferson je sam sebi 
pisao šta će biti na njegovom nadgrobnom spomeniku urezano. Iako je u dva mandata 
bio predsednik SAD, Džeferson je smatrao da je važnije da na njegovom nadgrobnom 
spomeniku bude uklesano da je osnovao Univerzitet Virdžinija i napisao Deklaraciju o 
nezavisnosti SAD i zakon kojim se razdvajaju crkva i država. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

77 



Silvo Devetak 
 
Povodom šengenskog režima viza − ne treba da idete u Nemačku. Isto ono što je 

na predavanju u Beogradu rekao jedan nemački profesor 1989. godine, izgovorio sam 
lično 6. decembra 1989. godine u Berlinu, na Potsdamskom trgu, koji je danas potpuno 
promenio izgled. Dakle, tačno je da se i dalje održava  nevidljiva barijera, međutim, 
istina je i to da sprečavanje kontakata između ljudi postoji i izvan šengenskog režima.  
Pre desetak dana, u svojstvu eksperta Vijeća Evrope, putovao sam za Albaniju i 
Makedoniju, kako bih pomogao u vezi sa formiranjem regionalne saradnje oko Prespe i 
Ohrida. Toliko viza koliko sam dobio na tom putu nisam dobio u poslednje četiri 
godine. Čak toliko da bi trebalo da promenim pasoš idući tjedan. Ističem ovaj primer, 
jer želim da ukažem na to da moramo sopstvenim primerima inicirati i razvijati 
otvorene oblike saradnje, uklanjati prepreke među nama, koje su postavljane kretanju 
ljudi i protoku ideja. Pustimo sad koncepciju da samo država može štititi nas, tradiciju, 
istoriju. Hajde, da štitimo sami sebe! 

Ukazaću na još jedno lično iskustvo. Živeo sam u Beogradu s porodicom i moja 
deca su pohađala srpsku školu, a verujte mi da su obrazovana više slovenački, po 
kulturi i drugome, nego deca koja su bila u opštoj slovenačkoj školi sve vreme. To 
znači, da bi roditelji trebalo da ulože više napora u odgoj djece, kako bi zadržali svoje 
korijene. Dakle, nisu neophodni država, zakoni, policija, koji će da kažu šta moraš da 
budeš. Mlade generacije će na to obrnuto reagirati.  

Na taj način, kao na veliku porodicu, ja gledam i na verske zajednice. Najlakše je 
biti uspješan u jednom ambijentu gde imaš državu iza sebe, organizaciju sile koja ti 
kaže: „Ti si naš, a drugi su pod znakom pitanja“. Hajde, da pokušamo da idemo u prav-
cu stvaranja društava u kojem ćemo u skladu sa svojim ubeđenjima, otkrivanjem istine, 
nuđenjem duhovnog razvitka, ljudima biti atraktivni. Tada ćemo verovatno napraviti 
Bogu dopadljivo društvo ne čekajući da to obezbedi država, zakon, parlament. 

 Pluralizam podrazumeva i veće obaveze individua i grupa u smislu očuvanja 
svoje kulture, tradicije, vere, slobode... Prularističko društvo znači da uvažavamo prava 
drugih, a ne samo sopstvena. Izvršenjem svojih prava ne mogu ugrožavati prava 
drugoga! Kako stvoriti tu simbiozu? To je velika umetnost ljudske istorije koju mi 
nećemo razrešiti, mada stremimo u tom pravcu. Ma kako da smo kritični prema 
modernoj Evropi, ona je ipak stvorila odgovarajući model društva. Posmatrajte bilo 
koji evropski gradić i videćete čitavu paletu rasa i naroda. Dakle, možemo da 
odlučimo: ili ćemo ići u tom pravcu ili nećemo, to je naše pravo. Ne budemo li išli, 
mislim da ćemo s vremenom biti u situaciji težoj nego što smo danas. A današnja 
situacija, ruku na srce, je možda gora od svake koje se sećam iz istorijskih knjiga. Na 
području prethodne Jugoslavije nema više država suverenih u klasičnom smislu. Nema 
ni autonomnih pojedinaca, ni grupa. Ne znam ni za primer da ljudi odlučuju o svojoj 
sudbini na ovom prostoru. To nam nije na čast, ni vernicima, ni nevernicima, ni 
državama, ni političarima. Stvorili smo neko stanje gdje možemo da budemo ponosni 
da smo ipak ovde, ali nažalost to stanje se ne može uklopiti u viziju neke savremene 
civilizacije. Da li je vizija te civilizacije dobra ili loša, u to se ne upuštam, ali 
mehanizmi njenog razvoja postoje, deluju.  

To je dilema koja je, po mom mišljenju, pred nama i nije ni malo jednostavna. U 
teoriji znaju, posebno oni koji se bave etničkim pitanjem, da čovek koji migrira iz ovog 
područja u, recimo, američko društvo, u drugoj generaciji se integrira i čak asimilira u 

78 



trećoj generaciji. Međutim, ako do preseljavanja dođe u okviru regionalne prostorne 
distribucije to se ne dešava. Naprotiv, asimilacija i integracija su slabo izraženi, a 
sklonost ka sukobima je veća. Kakva je budućnost pred nama samo Bog zna. 

 
 
Slobodan Vukićević 

 
Mislim da mjeru pluralizma moramo dovesti u vezu sa kvantitativnim, 

statističkim zakonomjernostima stvorenog multietničkog, multikonfesionalnog društva. 
To znači da se mjera pluralizma crnogorskog društva odnosi na 65% Crnogoraca, 12% 
Muslimana, 9% Srba, 7% Albanaca, 1% Hrvata itd.  

Kvalitativna određenost ovakvih društava najbolje se može objasniti 
Gidensovom ontološkom sigurnošću u pogledu stabilnosti etnokulturnog identiteta.  

Sledeća stvar koja je takođe kvalitativno i racionalno određena odnosi se na 
drugi elemenat ontološke sigurnosti − stabilnost materijalnog i društvenog okruženja 
koje je povezano sa merom opšteg dobra, javnog interesa, javnog prostora, gdje 
parcijalni identiteti ne mogu biti izraženi tako da naruše mjeru opšteg dobra i javnog 
interesa zajednice. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

79 



Milan Vukomanović11

 
U vezi sa  Zakonom o crkvama Ruske Federacije iz 1997. godine, vidim barem 

dva problema koji se odnose na model tradicionalnih ili „priznatih” religijskih 
zajednica. U zakonskom  domenu, mislim, da je uvek mnogo bolje rešenje jasna pravna 
distinkcija između crkve i države, koja ustanovljava jednakost religijskih zajednica 
pred zakonom. Prvi problem vidim u tom određenju tradicionalnosti, koji je za mene 
dosta arbitražan kriterijum, naročito ako uzmemo u obzir način na koji se određuje šta 
je tradicionalno za jednu državnu zajednicu u odnosu na objektivnu istorijsku i 
demografsku dinamiku. Recimo, ako razmatramo pitanja etničkih odnosa i neka druga, 
iz XIV, XV, ili XIX veka. Ako imamo dve zajednice iz XIX veka, a jedna je 
tradicionalnija, da li je isključujemo iz ovog domena ili ne? Tu vidim probleme − zbog 
takve inherentne arbitrarnosti. Drugo, još važnije pitanje jeste da li su onda prema 
takvom modelu sve druge religijske zajednice i dalje jednake pred zakonom ili ne? To 
je za mene još važnije pitanje. Ili su pripadnici tih zajednica nejednaki, ili su jednaki 
zbog svoje religijske pripadnosti? Ako umesto religijske pripadnosti uzmemo neki 
drugi element njihovog identiteta, recimo etničku, rasnu ili polnu pripadnost, onda, 
ukoliko tako postavimo stvari, nailazimo na problem da jedan broj zajednica moramo 
preventivno sankcionisati. Na taj način smo ušli u osetljiv prostor potencijalne 
nejednakosti pred zakonom i diskriminacije. Tu vidim problem, i zato mislim da 
mnogo manje teškoća proizilazi iz modela gde je jasno postavljena pravna distinkcija, 
odnosno separacija, između crkve i države. Mislim da su tu stvoreni mnogo bolji uslovi 
za razvoj religijskog pluralizma. Odnosi među religijskim zajednicama u okviru takvog 
modela održavaju se na normalan način. Ne vidim nijedan razlog da se unapred bilo šta 
u ovom domenu sankcioniše nekim zakonima ili ustavom.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
11 Dopuna rasprave koju inicira Vojislav Stanovčić (str. 106). 

80 



Efendija Muarem Zukorlić 
 
U vezi sa predloženim zakonom o vjerskim slobodama u Jugoslaviji trebalo bi 

skrenuti pažnju na zaključke do kojih se došlo tokom dosadašnje rasprave. U nacrtu ne 
postoji nejednakost između tradicionalnih i drugih vjerskih zajednica u smislu njihovog 
priznavanja. Izvesna podela, na tradicionalne verske zajednice i one druge, postoji. 
Pobrojane su tradicionalne zajednice i više ih je od četiri, ne znam koliko tačno, ali po 
tom nacrtu, ako se usvoji, svako ima pravo formirati bilo koju vjersku zajednicu. Istina, 
razlika je napravljena kod jedne suštinski ne puno važne stvari, koja se odnosi na 
registraciju vjerskih zajednica. Naime, tradicionalne vjerske zajednice ne podležu 
nekoj posebnoj proceduri radi registracije. One zbog svoje tradicionalnosti podležu 
svojevrsnoj notifikaciji, odnosno svečanom činu uručenja rešenja priznanja njihovog 
statusa. Kod drugih vjerskih zajednica predviđeni su izvesni kriteriji u smislu broja 
članova i drugih formalnosti. Istina, to nagoveštava diskriminaciju. Lično nisam 
pobornik ni jedne ni druge opcije, iako islamska vjerska zajednica pripada redu ovih 
tradicionalnih, pobrojanih u samoj preambuli.  

Ako idemo principom proširivanja slobode ili stavljanja svih pod isti aršin, onda 
nailazimo na drugi problem. Ko je taj, ko ima moralno ili bilo koje drugo pravo da 
može Srpsku pravoslavnu crkvu ili Islamsku zajednicu ili Katoličku crkvu, koje su 
starije ne samo od ove države, nego od svih tih pravnih i političkih sistema koji su 
postojali, natjerati da idu na šalter i pišu zahtev za svoju registraciju. To je vrlo krupan 
problem, koji bi trebalo uzeti u obzir. Mislim, da predlagač nastoji da uspostavi balans, 
kako bi problem ublažio. Koliko će u tome uspeti ne ovisi samo o grupi eksperata i 
pravnika koji na tome rade, nego i o samoj javnosti, koja će to propratiti: mediji, 
intelektualci, vjernici, političari i svi drugi koji će se uključiti u raspravu.  

Želim da ukažem, kao nekoliko prethodnih diskutanata, na čini mi se, veći 
problem, koji se odnosi na  procjenu opšteg interesa očuvanja zajednice, odnosno na 
državni interes. Situacija bi verovatno bila povoljnija da je, inače restriktivni, Zakon o 
pravnom položaju verskih zajednica donet u vrijeme komunizma dosledno 
primenjivao. Primjena zakona zavisila je od uskog kruga ljudi koji su tumačili šta je 
državni interes,  šta je opšti interes i koji su zaključili da je sprovođenje zakona 
suprotno tom interesu. Dakle, bojim se manipulacija prilikom primjene zakona, a ne 
postupka donošenja. Nijedan zakon, čijem usvajanju prethodi javna rasprava, ne može 
biti loš. Problemi su nastajali dok su se zakoni pripremali i donosili „ispod stola”. 
Nisam pravnik, ali mislim da je bolje imati ikakav nego nikakav zakon. Posebno zato 
jer smo suočeni s pravnom prazninom koja je nastala ukidanjem pređašnjeg Zakona o 
vjerskim zajednicama. Taj zakon je trebalo da važi dok se ne pripremi drugi, ili je 
trebalo tražiti neko privremeno riješenje. Umesto toga, od 1993. godine, sve je 
prepušteno na volju činovnicima u nekom od republičkih ili saveznih ministarstava koji 
su opet na osnovu kriterija podobnosti ocjenjivali koja crkva, koja vjerska zajednica, 
može da funkcioniše i na koji način, i koja, naravno, ne može. Iz toga su proizišli 
mnogi problemi, a ja ću ukazati na jedan koji se odnosi na položaj Islamske vjerske 
zajednice u Crnoj Gori. Južni deo Sandžaka u kojem živi veliki deo Bošnjaka prostire 
se na sjeverni dio Crne Gore. Prema usvojenoj teritorijalno-administrativnoj jurisdikciji 
brigu o njima vodi muftija, čije sjedište je u Novom Pazaru, u Srbiji. Vlast Crne Gore u 
tome vidi opasnost po državotvornost Crne Gore i u tom smislu zagovara isključivo 
postojanje i jurisdikciju Islamske zajednice Crne Gore sa sjedištem u Podgorici. 

81 



Ukoliko Srpska pravoslavna crkva i Katolička crkva svojom administrativnom 
organizacijom ne poštuju državne granice (jurisdikcija episkopa crnogorsko-
primorskog prostire se i na dio Albanije i Srbije), zašto bi ih respektovala Islamska 
zajednica? Princip međudržavnih i međurepubličkih granica u vezi sa jurisdikcijom 
vjerskih zajednica ne može biti relevantan. Dakle, ovde nije problem u tome da li u 
Crnoj gori postoji, ili ne postoji Zakon o vjerskim zajednicama, već u primenjivanju 
određene politike na čiji branik su, uostalom, stali mediji tumačeći je interesom države.  

Dakle, glavne probleme bi trebalo očekivati u primjeni zakona, odnosno 
političkih procena centara moći. Ukazaću na još jedno pitanje koje je proisteklo iz 
diskusije, a koje se odnosi na raskorak između faktičkog stanja i pozivanja na ljubav. 
Tu postoji jedna velika praznina, koju bi nečim trebalo popuniti. U tom smislu 
predlažem da pažnju posvetimo utvrđivanju zajedničkih interesa kao prelaznoj fazi do 
ljubavi. Ako shvatimo da su nam, između ostalih, zajednički interesi mir i međusobno 
uvažavanje većinske i manjinskih zajednica, na putu smo sazrevanja. Kada pređemo 
sve te korake biće nam lakše da se volimo kako to od nas Bog dragi traži.  

 
 

Milan Vukomanović 
 
Potpuno sam saglasan s efendijom Zukorlićem da sam problem ne mora nužno 

da proističe iz zakona ili odsustva zakona. Problemi najčešće nastaju u životu, u praksi 
religijskih zajednica. U današnjoj štampi je objavljeno da je na borčanskoj crkvi 
osvanuo natpis: „Marš iz Srbije”. To je poslednji primer verske netolerancije koji 
dolazi iz realnog, grubog života verskih zajednica.  

Poseban problem nalazim u „šalterima”, odnosno u registraciji verskih zajednica. 
Po mom mišljenju, slobodan religijski život i autonomno funkcionisanje religijskih 
zajednica nespojivi su sa razvijenom birokratizacijom koja zahteva strogu registraciju 
verskih zajednica. U praksi se bolje pokazao liberalniji model koji je, na osnovu 
pretpostavke jasne distinkcije između crkve i države, ostavio verskim zajednicama više 
prostora i slobode. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

82 



Srđan Vukadinović 
 
Sigurno da će Zakon o vjerskim zajednicama ponuditi najbolja moguća rešenja, 

ali verovatno uzalud, jer ne kaže se kod nas tek tako: „Zakon je svjetski, ali praksa je 
balkanska”. Mislim da je time sve rečeno. 

Pre nego što analiziramo položaj Islamske zajednice u Crnoj Gori trebalo bi 
razjasniti da se ingerencija Islamske zajednice u Jugoslaviji prostire na pet 
administrativnih celina: na Kosovu, u Sandžaku, u Crnoj Gori, u Beogradsko-niškoj 
oblasti i u Vojvodini.12 U Crnoj Gori ingerencija nad građanima islamske veroispovesti 
ne predstavlja problem vlasti. Mislim da je pre reč o problemu identiteta ljudi koji se 
izjašnjavaju kao Muslimani ili Bošnjaci. Interes građana koji se izjašnjavaju kao 
Muslimani zastupa Matica muslimanska. Međutim, postoji i udruženje „Almanah” koje 
se bavi njegovanjem kulturnih tradicija Muslimana-Bošnjaka. Postoji, najzad, i Matica 
Bošnjaka koja tu populaciju tretira kao Bošnjake. Dakle, egzistiraju tri-četiri koncepta 
identiteta ove zajednice. Mislim da je neophodno da oni samostalno postignu 
konsenzus o svom imenu i određenim identitetskim obilježjima. Prije o tome možemo 
govoriti negoli o tome da li vlast podržava jednu ili drugu koncepciju. Nije sporno da je 
interes Islamske zajednice Sandžaka da se prostire na sjeverni dio Crne Gore i da 
zajednica bude pod ingerencijom jednog muftije, slično kao što su  mitropolije 
Crnogorsko-primorska i Skenderijska pod ingerencijom jednog mitropolita SPC. 
Dakle, prostorni ambijent u kom će djelovati neka crkva nije sporan i kad je u pitanju 
Crna Gora, jer to nije stvar vlasti, države, već prije svega saglasnosti u određenoj 
vjerskoj zajednici.  

 
 

Efendija Muharem Zukorlić 
 
Mislim da je u ovom slučaju došlo do miješanja nacionalnog i vjerskog 

identiteta. Problem o kojem profesor Vukadinović govori može se razmatrati kroz 
prizmu nacionalnog identiteta. Da li će se neko izjašnjavati kao Musliman ili Bošnjak 
je sasvim drugo pitanje. Ja sam govorim o vjerskom aspektu problema, odnosno 
uplitanju države u prostornu ingerenciju Islamske zajednice, što apsolutno ne dovodi u 
pitanje da li će se vjernci izjašnjavati da su etnički Bošnjaci, Albanaci, ili recimo, kao 
Srbi ili Crnogorci islamske vjeroispovjesti. Ovde je reč isključivo o organizacionom 
problemu. Mi smo imali svoju jurisdikciju na teritoriji sjeverne Crne Gore sve do tri-
četiri godine unazad.  Treba li podsjećati kako je policija na Ribarevini, na 
međudržavnom raskršću, vraćala sabornike koji su pošli iz Bijelog Polja u Novi Pazar 
na zasijedanje Sabora. Pri tome ne možemo dobiti nijedan termin na medijima u tom 
djelu Crne Gore, kako bi ravnopravno zastupali svoje mišljenje. To su fakti direktnog 
miješanja. Naši imami su još 1995. godine pozivani u Skupštinu opštine gde su od 
strane Komisije za odnose sa vjerskim zajednicama obavljali informativne razgovore i 
bili izloženi pritiscima i prijetnjama. Nije li i to primer organizovane državne represije 
prema Islamskoj zajednici. 

                                                 
12 Reagovanje na mišljenje efendije Zukorlića o uticaju vlasti u Crnoj Gori na podele u 
Islamskoj zajednici. 

83 



 U krajnjoj instanci nedvosmisleno smatramo da treba da postoji jedinstvena 
Islamska zajednica koja će delovati na području države, bez obzira na to kakvo će ona 
ime nositi − Srbija i Crna Gora ili Jugoslavija. Između Tutina u Srbiji, i Rožaja u Crnoj 
Gori je svega 15 km i rodbina često živi i s jedne i s druge strane. Naravno reč je o 
ljudima koji govore istim jezikom, pripadaju istoj kulturi, vjeri i geografski, 
kulturološki i prirodno gravitiraju Novom Pazaru, a ne Podgorici ili Ulcinju, u kojima 
pretežno živi albanski živalj. Reč je o praktičnim problemima, a državni organi Crne 
Gore su to ignorisali. Istina je da postoji problem nacionalnog identiteta, ali i on je 
izražen, upravo zato što ne postoji sloboda da se o tome javno govori. 
 
Srđan Vukadinović 

 
Sve bi bilo fino kada bi mi ovako pričali u Švajcarskoj i kada bi ovaj naš 

ambijent bio evropski, pa bi razmišljali hoće li kamatna stopa ove godine biti 7,28 ili 
7,26. Međutim, na ovim prostorima je itekako bitan nacionalni identitet i vjersko 
opredjeljenje. Imamo dvije islamske zajednice na Kosovu, dvije u Makedoniji i postoji 
potpuna netrpeljivost između Islamske zajednice Kosova i Islamske zajednice 
Beograd−Niš. Ambijent u Crnoj Gori je takav kakav je i to moramo prihvatiti kao 
realnost. Fobije o policiji, represiji nekih državnih organa ne mogu da važe za ambijent 
Crne Gore i ne treba da važe. Mislim da se oko izvesnih stavova ne možemo saglasiti, 
jer ne raspolažemo podacima i pokazateljima o tome da je neko vršio represiju. Stvar je 
vjerskih zajednica da li će okupiti vjernike. Oni će ići prema vjerskoj zajednici za koju 
se opredele. Međutim, neosporno je da je vjersko identitetsko obilježje itekako 
značajno za ljude koji se izjašnjavaju kao Muslimani ili Bošnjaci. 

 
Efendija Muharem Zukorlić 

 
Istine radi moram da razjasnim da ne postoje dvije islamske zajednice u 

Makedoniji. Istina je da je postojao nesporazum između islamskih zajednica u Tetovu i 
Skoplju ali on je riješen prije dvije godine. Tačno je da postoji netrpeljivost između 
Islamske zajednice Kosova i Islamske zajednice u Beogradu, ali reč je o gorkoj 
činjenici da politika, država i vlast utiču na vjerske zajednice. Ne samo da utiču, nego 
su umiješane i pomoću njih upravljaju. Islamska zajednica u Beogradu trebalo bi da se 
dodvorava, uslovno rečeno, beogradskoj politici koja je suprotna od politike koju vode 
kosovski Albanci. Shodno tome Islamska zajednica Kosova trebalo bi da odobrovolji 
centre moći na Kosovu. Tu nastaje problem. Uostalom, svima nam je poznato da se 
ranije reis-el-ulema nije mogao izabrati bez saglasnosti Centralnog komiteta Saveza 
komunista Jugoslavije. Najbolji dokaz o prisilnom braku između države i Islamske 
zajednice bio je raspad države koji je izazvao disoluciju Islamske zajednice.  

Vodeći računa o ovim iskustvima, mislim da je osnovni princip koji bi u buduće 
trebalo razvijati, autonomnost vjerskih zajednica u odnosu na državu i njihovo 
delovanje u skladu sa sopstvenim ciljevima i mogućnostima. 

 
 
 
 
 

84 



 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 

Treća sesija 
 
 

 
DOPRINOS CRKAVA I VERSKIH ZAJEDNICA U SR 

JUGOSLAVIJI RAZVIJANJU SARADNJE MEĐU LJUDIMA 
I NARODIMA U JUGOISTOČNOJ EVROPI, 

POSEBNO NA PROSTORU PRETHODNE JUGOSLAVIJE 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

85 



 

86 



Anton Stres*

 
DOPRINOS CRKAVA I VJERSKIH ZAJEDNICA JUGOISTOČNE EUROPE 

RAZVIJANJU SARADNJE MEĐU LJUDIMA I NARODIMA U 
JUGOISTOČNOJ EUROPI 

 
Konfliktna situacija u jugoistočnoj Europi posljedica je brojnih historijskih 

događaja u koje su bile umješane i različite religije. Ovo je područje gdje su se 
susretali, a i dijelili i sukobljavali različiti narodi, pa i različiti svjetski imperiji i 
svjetski imperijalni centri sa svojim interesima i vazalima. U sve ovo bile su umješane 
religije, jer su u uvjetima tradicionalnog društva igrale presudnu ulogu u čitavom 
životu pojedinaca i društava. Točno je da ratove i konflikte posljednje decenije 20. 
stoljeća ne možemo pripisati religioznim čimbenicima u tom smislu da bismo mogli 
govoriti o vjerskim ratovima. To nisu bili vjerski ratovi. Ali se ne može zanijekati da su 
religije dio različitih nacionalnih i kulturnih identiteta naroda koji su došli u sukob u 
zadnjih deset godina. Religija je ovdje imala ulogu najvažnijeg kriterija nacionalnog 
identiteta. Zbog toga možemo reći da je različitost velikih svetjskih religija koje se 
ovdje susreću i dodiruju još više zaoštravala različitost i time sukob i otežavala suživot 
i suradnju.  

Ako su religije ovdje još uvijek tako važan čimbenik, onda je i njihova 
odgovornost toliko veća, jer odgovornost zavisi od stupnja moći i utjecaja kojim neki 
čimbenik raspolaže. Ja sam malo odgovoran za ono šte se zbiva u Avganistanu, jer 
nemam nikakve mogućnosti akcije, ali sam puno više odgovoran za ono što se zbiva u 
Sloveniji i još više za ono što se zbiva u slovenskoj Crkvi ili u mojoj biskupiji, odnosno 
na mome fakultetu. Od stupnja utjecaja i moći, nadležnosti i kompetencije zavisi i 
stupanj moje odgovornosti. 

Međutim, kakve su mogućnosti da religije prisutne na ovom prostoru, doprinesu 
rješavanju sporova, sprečavanju novih ratova i kreiranju pozitivnog suživota i 
međusobnog poštivanja? Budući da religije još uvijek imaju veliku ulogu u ovim 
društvima, taj doprinos može biti vrlo značajan. Religije su svjesne svojih dužnosti. 
Tako barem proizlazi iz razgovora koji su predstavnici crkava i vjerskih zajednica 
vodili na nekoliko susreta organizovanih još dok su sukobi trajali. Sada, kada su sukobi 
iza nas, imamo zadaću da  konkretnije pokažemo koje su te mogućnosti i kakve 
inicijative bi se mogle konkretno ostvariti. 

Crkve i druge vjerske zajednice razvijaju različite djelatnosti. Ovdje bi prije 
svega spomenuo tri: obrazovno-odgojnu formaciju naše omladine u školskom 
odgojnom procesu, vjersko-moralnu formaciju naših vjernika kroz bogoštovlje i 
medijsku djelatnost, budući da su sve naše crkve i  vjerske zajednice  prisutne na 
području medija.  

Postoje brojne mogućnosti teološko-formacijske naobrazbe, koja se sprovodi 
kroz razmjenu profesora i studenata putem evropski poznate ustanove Socrates-
Erasmus, ali i drugih organizacija koje priređuju različite susrete, simpozije i kongrese 
i druge vidove suradnje koja je postojala između teoloških fakulteta u Beogradu, 
Zagrebu i Ljubljani dok smo imali zajedničku državu. 

                                                 
* Predsednik Komisije za pravednost i mir Slovenačke biskupske konferencije, Maribor, 
Slovenija. 

87 



Druga važna djelatnost koja nam pruža još više mogućnosti jeste socijalno-
karitativni rad. Naše crkve i vjerske zajednice, u savremenom društvu, ne mogu samo 
gledati sa strane na ono što se događa i provodi na području ljudskih prava. Na 
području građanskih prava i na području socijalne pravde postoji široko polje moguće 
suradnje, jer su nam evanđeoski ideali pravde i mira zajednički. Tu su problemi 
korupcije, problemi nezaposlenosti i suvremene podjele rada, tu je problem rada u 
nedjelju, ravnopravnosti žena i njihovog rada i obrana obitelji. Svima nama se 
postavljaju isti problemi što potpunije vjerske slobode u postkomunističkom društvu, 
potom posve novi problemi kulture života nasuprot konceptu kulture smrti, najzad i 
problemi koji se postavljaju na području suvremene bioetike, bioinženiringa, 
kloniranja, pobačaja i eutanazije. Ne manje značajni su i problemi s područja ekologije. 
Na svim tim područjima otvorene su široke mogućnosti suradnje jer su naša polazišta 
barem slična, ako ne identična. S druge strane problemi su urgentni i zbog toga oni čak 
iziskuju našu suradnju ako želimo biti efikasni i uvjerljivi. 

Polazim od iskustva koje sam stekao radeći u okviru katoličke tradicije i 
vjerskog života u Sloveniji, ali mislim da nešto slično važi i za druge sestrinske 
katoličke, pravoslavne crkve i druge kršćanske vjerske zajednice, pa i za islamsku i 
jevrejsku vjersku zajednicu. Naša je prva zadaća da vidimo što je ono što nas povezuje 
i što može biti naša zajednička točka.  

Sve kršćane povezuje vjera u Isusa Krista, utjelovljenog Božjeg sina i Spasitelja 
svijeta. To nam je zajedničko usprkos svim drugim konfesionalnim razlikama. 
Zajednički nam je i autoritet Svetoga pisma i životni primjeri velikih osoba iz historije 
spasenja. Ali i s Islamom i Jevrejstvom imamo puno jako važnih i presudnih 
zajedničkih vjerovanja i stanovišta. Svi mi smo monoteisti, svi spadamo u okvir 
religioznosti koju neki nazivaju religija knjige. Svi mi kao monoteisti vjerujemo u 
osobnoga Boga, koji je stvoritelj, i dakle, i otac svih nas. Svi smo mi njegova djeca, svi 
imamo isto osnovno čovjekovo dostojanstvo i sve će nas On jednoga dana suditi po 
tome kako smo ispunjavali njegovu volju, a prije svega po tome kako smo se ponašali 
prema drugim ljudima. 

Za sve monoteističke religije posebno je značajno da u čovjeku, i to u svakom 
čovjeku, vide vrhunac svega što je stvoreno, te da je čovjek nositelj, subjekt neotuđivog 
dostojanstva, zbog čega svaki pojedinac ima osnovno dostojanstvo koje mu pripada u 
svakoj situaciji. Mislim da je suvremena ideja ljudskih prava od presudnog značenja i 
za nas vjernike. Ideja ljudskih prava, iznikla iz nasleđa europskog racionalizma i 
prosvetiteljstva i iz tekovina Francuske revolucije, sredinom 20. stoljeća prihvaćena je 
kao osnovna ideja, kao norma i kriterij za uređivanje suvremenih nacionalnih, 
društvenih i političkih otvorenih pitanja. Ova ideja koja se podudara sa biblijskim 
poimanjem čovjeka kao razumnog i slobodnog bića, bića moralne odgovornosti i bića 
koje je stvoreno po prilici i sličnosti Božjoj i kojega zbog toga iz svoje nedoumive 
ljubavi Bog i spašava i vraća mu njegovo dostojanstvo, prihvaćena je u katoličkoj crkvi 
kao oslonac u borbi protiv totalitarnih režima. Ako su se u početku pojedini teolozi 
protivili ideji ljudskih prava, misleći da čovjek nema prava i da prava ima samo Bog, 
ubrzo se pokazalo da je ovakvo protivljenje bez prave teološke i filozofske osnove. 
Božja prava i ljudska prava ne mogu se suprotstaviti jer Bog je stvoritelj čovjeka i 
Božja slava je, kako kaže sv. Irenej „živi čovjek”, čovjek koji živi u punoći svog 
života. 

88 



Sledeća ideja, koja je za naše vjerske zajednice i crkve od presudne važnosti, 
jeste ideja čovjekove vjerske slobode i slobode savjesti. U osnovi svih monoteističkih 
religija je univerzalizam. Svaka od naših religija je univerzalna za sve ljude i nije u 
vezi s rasnim, narodnosnim ili polnim identitetom. Zbog toga su naše religije 
misionarske. Svaka od njih pridobija sljedbenike nagovještavanjem i to, istina, može 
izazvati sukobe. Zato je od presudne važnosti da je izbor pripadnosti religijama 
slobodan. U temelju vjernosti svakog vjernika je njegov slobodan preobrat. Nitko ne 
može postati silom vjernik: ako se to dogodi, ono što smo željeli postići, time smo 
uništili. Vjera i moral pretpostavljaju slobodu i bez slobode oni se poništavaju. Prisilna 
vjernost i prisilni moral više nisu vjernost niti moralnost. Vjera i moral su duhovni 
procesi koji se mogu odvijati samo u najvećoj slobodi. Bez slobode oni su poništeni i 
gube svoju suštinu, svoj smisao i cilj. 

Ovo nas, dakle, potiče na to da sve crkve i vjerske zajednice traže od svojih 
članova poštovanje pripadnika drugih vjerskih zajednica ili crkava, kao i pripadnika 
drugih naroda i narodnosti. Danas ljudima ne možemo zabranjivati promjenu njihovih 
uvjerenja ili vjere. Više ili manje svi živimo u pluralističkom društvu i taj će se 
pluralizem zbog globalizacije još više intenzivirati. Zatvorenih društava na europskim 
prostorima više nema. Među ljudskim pravima postoji i pravo da ljudi mijenjaju svoju 
vjeru ili ubjeđenje. Ali sve to se mora zbivati u punoj slobodi, na osnovi vlastitog i 
osobnog razmišljanja i traženja istine bez manipulacija i pritisaka i uz puno poštivanje 
jednakih prava drugih. Mi ne možemo spriječiti da naš svijet, a i ovaj prostor, budu 
prostori slobodne konkurencije i na religijskom i idejnom području. Ali moramo težiti 
za tim da konkurencija bude lojalna. A lojalna je onda, kada se ne branimo ili ne 
propagiramo neistinom i iskrivljavanjem slike o drugima ili čak njihovim 
diaboliziranjem. I ovdje bi trebalo naglasiti evanđeosku riječ koja kaže da će nas samo 
istina osloboditi. 

U vezi s tim želio bih naglasiti još jednu činjenicu i još jedan zadatak koji 
pripada prije svega crkvama i vjerskim zajednicama, a uz njih i cijelom društvu. Želim 
reći jednu riječ o tome što neki nazivaju „očišćenje uspomene”. Posebna značajka svih 
kršćanskih religija, a i islamske, je u tome što su to historijske religije. Isus Krist i 
Muhamed su historijske ličnosti i prisutni su u široj religijskoj historiji. U ovim 
religijama historijska pripovjed, historijska uspomena je od presudne važnosti: naše 
nagovještavanje je pripovjedanje jedne historije. Zbog toga je i naš religijski identitet u 
vezi s tim pamćenjem. Biti katolik, pravoslavac, protestant, musliman, jevrej − znači 
osjećati se baštinikom generacija koje su nas prethodile, znači osjećati se identičan s 
njima i biti odlučan nastaviti put vjere koji su nam pokazali oni koji su to bili pred 
nama, a prije svega Utemeljitelji. 

Ali to ne važi samo za naš religijski identitet, nego i za naš nacionalni identitet. 
Svaki naš narod je historijski narod i naš nacionalni identitet u najvećoj je mjeri ovisan 
o historijskom pamćenju svih nas. Uspomena na velike narodne događaje krijepi taj 
identitet. S druge strane, zaboravljanje istorije vodi u zaborav vlastitog nacionalnog 
identiteta. Zato je razumljivo da je slavljenje vjerskih, nacionalnih i državnih praznika 
veoma važno. Tim slavljenjem krijepimo nacionalnu svijest, krijepimo osjećaj 
pripadnosti svome narodu koji se baš konstituirao tokom velikih povjesnih događaja na 
koje smo ponosni. 

Presudna uloga historijskog pamćenja odnosi se i na kolektivnu i na individualnu 
svijest. Osobni identitet svakog pojedinca proističe iz pamćenja: iz pamćenja osobne 

89 



historije, prije svega historije obitelji. Preko obitelji stičemo iskustva koja dalje gajimo 
o našim zajednicama − vjerskim, nacionalim i političkim. Na osnovi tih pamćenja 
pravimo i planove za budućnost. Oslanjamo se na prošlost da bismo napravili planove 
za budućnost i postavili ciljeve daljeg razvoja. 

Sve to je ne samo legitimno, nego i apsolutno potrebno jer odgovara najdubljim 
psihičkim i antropološkim zakonima. U tom smislu neki teoretičari govore da su naši 
identiteti pluralni identiteti, da je naš identitet rezultanta najrazličitijih uspomena. 
Međutim, naše su uspomene ambivalentne. U našim uspomenama i svjedočenjima koja 
se predaju iz roda u rod nalaze se mnoge stvari. Tu su priče koje mogu pobuditi osjećaj 
ponosa i zadovoljstva, ali i priče koje pobuđuju zamjere, frustracije i želju za osvetom. 
Tu su priče koje govore o istinitim događajima, ali i priče koje su svojevremeno 
izmišljene za propagandu protiv nekoga. Sve ove priče, bez kojih, ponavljam, nema 
nijednog identiteta i koje su same po sebi legitimne, su presudne za budućnost. Od naše 
istorijske svijesti, od njezine istinitosti i pomirenja s istorijom u najvećoj je mjeri 
ovisno kakva će biti naša budućnost, budućnost naših međuljudskih, međuvjerskih i 
međunacionalnih odnosa. 

Za našu historijsku svijest i uspomenu odgovorni smo sami. Tri velike dužnosti 
ili zapovijedi nam se nalažu u tom pogledu. To je ono što danas neki nazivaju 
„očišćenje historijske svijesti”.  

Prvo, očišćenje historijske svijesti nalaže nam da preispitamo istinu o našoj 
povijesti. Budući da je historija od tako presudnog značaja za nacionalnu svijest, ona je 
neminovno pod velikim pritiskom nacionalne i nacionalističke ideologije. Ideologija je 
tamo gdje presudnu ulogu ima praktički, a ne teoretski interes: interes za korisnim, a ne 
za istinitim. To je zadaća prije svega za sve naše znanstvene ustanove koje se bave 
proučavanjem povijesti. Tu je i zadaća za naše teološke ustanove − da gaje međusobne 
kontakte i znanstveno-teološke sustrete, kako bi umjesto predrasuda o drugima među 
nama vladalo istinsko poznavanje jednih i drugih i na toj osnovi i međusobno 
poštivanje. 

Druga zadaća je zadaća pravde. U tom smislu  potrebno je da se, koliko je god 
moguće, nepravde učinjene u prošlosti poprave. To je zadaća naših sudova. Smisao 
osuda i kažnjavanja nije osveta. Ako bi cilj bila osveta, svi kršćani bi trebali biti 
protivnici osuda i kažnjavanja, ali smisao nije u tome, nego u ponovnom uspostavljanju 
normi i kriterija pravednosti u društvu. 

Treća zadaća je zadaća praštanja. Nemoguće je ispraviti svaku nepravdu, osobito 
one, koje su se dogodile u davnoj prošlosti. Stalno obnavljanje uspomena na nepravde 
koje smo doživjeli mi ili naši preci rađa osjećaj frustracije i zatvara nas u prošlost. Da 
bismo graditi bolju budućnost uz uspostavu istine i pravde treba naučiti praštati i moliti 
za oproštaj. To je zadaća naših kršćanskih crkava, dužnost prašanja jedna je od 
najvećih evanđeoskih zadaća. Možemo čak reći da tek sposobnošću praštanja započinje 
istinsko kršćanstvo. 

Na kraju bih želio naglasiti da ove tri zadaće, a ponajviše treća koja se odnosi na 
praštanje, nisu samo naše zadaće nego su i u našem interesu. Uvjeren sam na osnovi 
euvropskog historijskog iskustva da će religija, koja se na prostoru jugoistočne Europe 
pokaže kao najveći faktor pomirenja, suživota i međusobnog poštivanja i poštivanja 
ljudskih prava, imati u modernom sekulariziranom društvu najveću šansu i da će 
probuditi najveći interes među generacijama koje dolaze. 
 

90 



 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

DISKUSIJA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

91 



 

92 



Monsinjor Mato Zovkić13

 
S pažnjom sam slušao predavanje profesora Stresa koji nas je potaknuo na 

kreativno razmišljanje. Postavio bih puno pitanja, ali mislim da se na njega, kao 
teologa i vjernika, najviše odnosi pitanje pozvanosti vjerskih poglavara da štite interese 
svojih naroda na trustnom području. Kada se uruši država, nestanu vlade − ostaje 
narod. Biskupi, imami, reisi su iz naroda. Kada su u pitanju državne granice, politički 
sistemi, vjerski poglavari iščitavaju iz očiju svojih vjernika potrebu da štite interese 
naroda. Štiteći interese naroda daju izjave o tome da li je neka politička akcija, najčešće 
susjedova, opravdana ili neopravdana, ocjenjuju i ukazuju kakvo su zlo drugi učinili 
njihovom narodu. Pri tome imaju malo hrabrosti da proročki kažu: „Neki od mojih su 
pogriješili, nanose sramotu i mojoj vjeri i mojoj naciji”. Pitam, da li Vi, na temelju rada 
i razmišljanja, vidite da su u nedavnoj prošlosti naši vjerski poglavari odviše bolesno 
štitili interes svoga naroda, a premalo bili proročki poglavari koji svoj narod odgajaju?  

 
Anton Stres 

 
Ovo je posve opravdano ali i osetljivo pitanje i ja ne bih želio da preuzimam 

ulogu suca. Jasno je da stvari nisu uvek jednostavne i da bi bili pravedni moramo ih 
sagledati kompleksno. Raspravljali smo o tome da  religiju ne bi trebalo povezivati s 
politikom. Međutim, pitanje je šta je to politika? Narod je vrlo često poput ovaca bez 
pastira, a jedini pastir koji im preostaje jesu vjerski poglavari. Recimo moj narod, 
Slovenci, kroz stoljeća su imali samo jedne branitelje − naše svećenike i biskupe. 
Biskup Slavušek, prvi mariborski biskup, bio je veliki branitelj slovenačkog naroda i 
veoma je zaslužan za to da smo uopće opstali u jednom djelu Slovenije.  

Mislim da je ključno da znamo braniti svoj narod, a da pri tome ne postanemo 
nacionalisti. Ovakve odgovornosti ne možemo izbeći i zbog toga će nas kritizirani da 
se bavimo politikom, da se mešamo u nju. I slično. Često je reč o neopravdanom 
mješanju ali  ponekad ono je opravdano i potrebno. Ako se danas papi, odnosno 
katoličkoj hijerarhiji prigovara da se nije dovoljno odupirala Hitleru, to može da znači i 
da se nije dosta umješala u politiku. Naše neumitno bavljenje društvenim problemima, 
o kojima sam već govorio, često će kod onih kojima to ne ide u prilog izazvati ocjenu 
da je reč o mješanju u politiku. A nije reč o tome, već je posrijedi  zauzimanje 
moralnog stava o nekim društvenim i etičkim pitanjima. To je veoma skliski teren. 
Zauzimanje za svoj vlastiti narod, odbrana njegovih prava i prava na opstanak, na 
kulturni identitet − to je sasvim legitimno, ali ne smije nikada ići na račun uskraćivanja 
istih prava drugim narodima. Razlika između nelegitimnog nacionalizma i legitimne 
nacionalne svjesti je baš u tome što nacionalizam pokušava uzdignuti svoj narod nad 
drugim, a normalna nacionalna svjest ne isključuje nikoga drugog. Mislim da je 
ponekad sasvim moguće da iz želje da ne narušimo slogu ili moral u vlastitoj zajednici,  
zažmirimo, pa u toj samoodbrani i ne vidimo ono što je bilo nepravedno. U tom smislu 
mora svaka zajednica ispitati svoju prošlost i vidjeti da li je do toga stvarno došlo.  

 
                                                 
13 Monsinjor Zovkić inicira raspravu o odgovornosti verskih poglavara u koju će se pored 
gospodina Stresa uključiti i umirovljeni biskup Franc Perko, a potom i akademik Vladeta 
Jerotić, prof. dr Jovan Živković, prof. dr Dragoljub Đorđević i prof. dr Refik Šećibović. 

93 



Umirovljeni nadbiskup Franc Perko 
 
Iz iskustva bih upozorio na činjenicu da, na prostorima bivše Jugoslavije, vjerski 

voditelji nisu imali u datim momentima odlučujući autoritet i utjecaj na narod. Mislim 
da su retko izjave vjerskih predstavnika poticale mržnju, rat i sukobe. I u tim 
vremenima više puta smo se i susretali. Svi smo bili suglasni da to nije vjerski rat, 
suglasni da pozivamo na pomirenje, na dijalog i na dijaloško rešavanje problema. Ali, 
uticaja, a još manje nekih odgovora na te pozive, nažalost, nije bilo. Mislim da je ono 
što je vodilo u sukobe puno dublje i istorijsko, emotivno i nacionalno povezano, tako 
da se, posebno u jeku sukoba, dobre inicijative teško probijaju. Mislim da je zadaća 
vjerskih zajednica i vjerskih voditelja da strpljivim radom, poučavanjem i odgajanjem 
ljudi doprinose da se zaboravi mržnja i da upute narode i vjerske zajednice ka plodnom 
dijalogu za suživot u budućnosti.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

94 



Vladeta Jerotić 
 
Profesor Stres nas je podsetio na značaj pamćenja. Nema identiteta čoveka bez 

ličnog i istorijskog pamćenja. Veoma je važno što su zajedno spomenuti. U dubinskoj 
psihologiji govorimo o pamćenju: individualnom, familijarnom, nacionalnom, a 
poznata je teza Karla Gustava Junga da postoji i kolektivna memorija. Dakle, jedno 
pitanje se odnosi na individualno pamćenje, a drugo na kolektivno, koje podrazumeva 
istorijsko iskustvo jednog naroda, koje je nemoguće zaboraviti i ne saznati. 

U vezi s tim vraćamo se na pitanje u kakvoj su vezi narod i nacija s religijom i da 
li su antinomični i da li su protivrečni?  Nadbiskup Perko je pomenuo da religije nisu 
imale uticaja na odluke političara u proteklom ratu i možemo se opravdano zapitati 
zbog čega je to tako? Verovatno zbog opadanja uticaja religije na države i narode u XX 
veku u kojem je s jedne strane prisutna sekularizacija, a s druge ateizam i marksizam 
koji je ostavio pogubne posledice na istočnu Evropu. Na ovom mestu otvaramo još 
jedno interesantno pitanje o iskustvima koje su Evropa i Amerika stekle tokom 
decenija eksperimentisanja s marksizmom u istočnoj, uglavnom slovenskoj Evropi. 
Marks je svakako uznemirio ceo svet, koliko pozitivno toliko negativno, ali sigurno na 
njega moramo misliti i dalje. Postoji nova knjiga našeg novinara Dušana Tešića o 
novom marksizmu koji se nudi kroz koncepciju evropsko-američkog 
internacionalizma. Međutim, trebalo bi praviti razliku i upoređivati sličnosti između 
internacionalizma marksističkog ateizma i univerzalizma hrišćanstva.  

Najzad, kako ojačati uticaj religije na sprečavanje budućih ratova? Svakako 
pojačavanjem svesti u pojedincu o značaju religije prilikom formiranja identiteta. 
Uostalom, šta znači biti nacionalistički Srbin, Hrvat, Musliman bez religije? Ne znači 
ništa. A postoji li religiozni Srbin, Hrvat, Musliman koji se lišava svoga naroda? Ne 
postoji. Dakle,  trebalo bi da postoji normalna harmonija koju moramo u nama samima 
izgrađivati, lagano, uz pomoć crkve.  

I na kraju pitanje za profesora Stresa: Kakav odnos treba da postoji između 
korisnog i istinitog? 

 
Anton Stres  

 
Jasno je, da je na dugi rok korisno samo ono što je istinito. U tom smislu je i 

pitanje: „Kada se može govoriti o ideologiji, a kada o istini?” Ideologija je svetovni 
nadzor u kojem je u prvom planu nekakva korist. Ako je nekakva teorija osmišljena da 
bi štitila interese neke grupe, naroda, nacije, onda je reč o ideologiji. Međutim, ako je 
teorija iskonstruirana da bi produbila poznavanje pojava, onda ne možemo govoriti o 
ideologiji. Povjest je često prikazivana ideološki. U školama smo decenijama učili 
povjest ideološki propuštenu kroz komunističku prizmu. Škola i obrazovanje imaju 
značajnu ulogu u formiranju identiteta kako individue, tako i grupe, i u tom smislu 
trebalo bi voditi računa o tome kakva se istorija predaje u školama i šta se želi tim 
poučavanjem postići kod đaka. Šta ako svaka stranka ponudi svoje tumačenje historije? 
Postavlja se pitanje da li je, u tom slučaju, reč o historiji utemeljenoj na naučnoj istini 
ili je reč o ideološkom prikazivanju činjenica u funkciji ostvarivanja praktičnih ciljeva? 
Sasvim je jasno da ako će nas osloboditi samo istina, onda samo istina na dugi rok 
može biti stvarno korisna. 
 

95 



Jovan Živković 
 
Čini se da su u izlaganju profesora Stresa nagoveštena određena delovanja crkve 

koja dovode u pitanje sadržaj međureligijskog odnosu. O čemu je reč? Reč je o odnosu 
svetovnog i religijskog, duhovnog, odnosno o granici između religijskog delovanja 
crkvi i uplitanja u dnevnu politiku. Vladika niški Irinej je jednom rekao: „Crkva se 
neće baviti politikom, još  manje će biti politička stranka, ali će svakako sugerisati ili 
imati  pozitivan pristup prema onim političkim opcijama koje zastupaju interese crkvi.” 
Postoji li granica preko koje crkva i vera ne bi trebalo da se upuštaju u svakodnevnu 
politiku? Potom, možemo li pažljivije da upotrebljavamo pojam naroda? Ovaj pojam je 
veoma arhaičan, a u savremenoj terminologiji, istina sa drugačijih vrednosnih pozicija 
ali u istom kontekstu, možemo da govorimo i o građanima. Nisu li oni pozvaniji od 
crkvi da rešavaju probleme na socijalnom, političkom i svim drugim svetovnim 
planovima? Primera radi, u Srbiji gotovo da ne možete pronaći jednu neosveštanu 
prostoriju ili pak na Kosovu najviši poglavari SPC zastupaju političku ili opštu volju 
građana. Iako je u ovim slučajevima reč o svetovnim stvarima, dignitet im daje crkva 
koja se direktno meša u jedan svetovni svet − svet politike. Dakle, s jedne strane 
gledano, prema izjavama crkvenih velikodostojnika crkva ne želi da se meša u politku, 
s druge deo je sveta politike, a samim tim i deo svetovnog sveta. Možemo li se 
dogovoriti oko toga da li živimo u jednom svetu nepromenjenom od XVI, XVII ili 
XVIII veka, ili smo dostigli nivo svesti koji tačno situira određene stvari? Ukoliko ne 
možemo da ostvarimo ovaj elementarni dogovor, onda je jasno da je reč o ostvarivanju 
parcijalnih političkih ciljeva i interesa. 

 
Anton Stres 

 
Na pitanje gdje su granice miješanja religioznog sa dnevnopolitičkim može se 

odgovoriti, ukoliko ga sagledamo u kontekstu odgovornosti. Jasno je da religija i 
religijske zadaće nisu postavljene same po sebi već je svako odgovoran prema sebi, 
potom prema svojim bližnjima i najzad, prema zajednici u kojoj živi – familiji, 
susjedima, selu, mjestu u kojem živi, narodu, državi. Ova treća razina društvene 
odgovornosti dio je ličnog morala. Naviknuti smo da se pod pojmovima morala i vjere 
podrazumeva vjersko življenje, međutim, osobno življenje podrazumeva i socijalnu, 
odnosno treću dimenziju odgovornosti za sebe, za bližnjega i za zajednicu. Reč je o 
moralnoj odgovornosti i tu se susrećemo s politikom. Ta odgovornost može biti 
istinska, legitimna, ali u nekim slučajevima možemo govoriti o tome da naginje ka 
politiziranju koje nije legitimno.  

Prvo, mislim da sud bilo koje crkve ili vjerske zajednice o društvenim 
problemima ne bi smeo da bude opterećen  interesima i mišljenima političkih stranaka. 
Naprotiv, trebalo bi da bude jednako kritičan prema svim strankama, pa i onima koje su 
im po idejama bliske.  

Drugo, jasno je da crkva nije dio političkog establišmenta, već civilnog, 
građanskog društva. Ne samo da joj je tu mjesto, već je to jedna od najvažnijih 
ustanova civilnog društva. Ostale ustanove, zajednice i asocijacije koje postoje u 
građanskom društvu obično su manje i tu se glas crkava mora osećati kao jedan od 
mnogih, kao deo demokratskog društva u kojem ne postoje monopoli, već pluralizam 
interesa i slobodni načini iznošenja mišljenja.  

96 



Treće, slažem se s time da što je više društvo otvoreno manje se govori o narodu, 
a više o društvu, o građanima. Države nastale na prostoru bivše Jugoslavije ne smiju 
biti države naroda nego građana koji imaju imaju svoj kulturni identitet.  

U izlaganju dr Tomasa Bremera značajan je bio stav da suvremena država počiva 
na nekim principima i vrednostima koje ona sama ne može da garantuje. Ovo mišljenje 
je ranije izneo i nemački pravni teoretičar Berkenfild. Osnovni među tim principima i 
vrijednostima jeste dostojanstvo čovjeka. Na ovom principu počiva moderna 
demokratska država koja je zbog toga i moralna vrednost, a ne samo politička. Dakle, 
trebalo bi težiti državi u kojoj će svaki čovjek biti autonoman i u kojoj će svaki 
građanin moći sačuvati svoje dostojanstvo. Pitanje je kako će država moralnu svjest iz 
koje je izrasla čuvati i gajiti. Država to ne može, ali to svakako mogu ustanove civilnog 
društva. Civilno društvo, a pre svih crkve, prosvetne i kulturne ustanove, mogu i 
moraju gajiti i razvijati svjest o čovjekovom dostojanstvu. Bez te moralne baze, bez tih 
moralnih temelja, država ne može sačuvati svoju demokratičnost. Međutim, suočavamo 
se i s problemom da moralna svjest o čovjekovom dostojanstvu iščezava u 
demokratskoj državi koja na taj način, najčešće, prestaje biti demokratska. Tu crkva 
može puno toga učiniti u korist države, jer samim tim što svojim religijskim i moralnim 
učenjem podupire svjest o čovjekovom dostojanstvu, ona zapravo gradi i čuva moralnu 
osnovu  demokratske države.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

97 



Dragoljub Đorđević∗
 
Profesor Stres je govorio u skladu s porukama davnog II vatikanskog koncila. U 

skladu sa tim postavio bih pitanje da li prilagođavanje savremenom svetu znači izvesnu 
protestantizaciju  katoličke, odnosno pravoslavnih crkava? 

 
Anton Stres  

 
Sigurno je da se u otvorenom društvu ideje proširuju i menjaju. Ono o čemu sam 

govorio svakako je pod utjecajem suvremene demokratije i demokratskog iskustva 
otvaranja katoličke crkve prema ideji ljudskih prava. Krajem XIX stoljeća Katolička 
crkva je razvijala socijalnu doktrinu koja je imala svetlih i mračnih trenutaka. U 
početku, teolozi su se suprotstavljali ideji ljudskih prava, a danas im već prigovaraju da 
ljudska prava uzimaju kao svoje vlasništvo. Ljudska prava, međutim, nisu ničije 
vlasništvo i sigurno je da su ideje o ljudskim pravima i čovjekovom dostojanstvu u 
korijenu jevrejske i kršćanske antropologije. Poimanja čovjeka kao Božjeg djeteta 
stvorenog prema liku Božijem. Dakle, tu se možemo prepoznati i to je jedan od načina 
na koji možemo uspostaviti dijalog ne samo sa drugim religijama nego i sa 
suvremenim društvom. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
∗ Mašinski fakultet, Niš. 

98 



Refik Šećibović 
 
Kao geograf religije, što je retkost na balkanskim prostorima, pokušao bih da 

neke stavove, posebno o  slobodnoj konkurenciji na religijskom području, posmatram 
sa stanovišta ove discipline. Profesor Stres je  istakao dve važne činjenice: pluralizam 
uzrokovan globalizacijom i slobodnu konkurenciju na religijskom području. Činjenica 
o kojoj ne treba diskutovati, jeste da su Hrišćanstvo  i Islam univerzalne religije. Ne 
postoji područje gde se one ne prostiru. Činjenica je i da savremeno, postindustrijsko 
društvo, koje zahvata široka područja, naročito u Evropi, zahteva drugačiju tendenciju 
organizovanja država i kretanja ljudi. Država postaje sve uži prostor za savremenog 
čoveka. Mislim, a to je i moja ključna teza, da je država uzak okvir i za versku 
zajednicu i za crkvu.  

Nužno je da sagledamo pravni odnos države i crkve kao lokalnog područja na 
kome se one nalaze. U modernoj geografiji religije govori se o pojmu religioznosti i 
translokalnosti po kojem je crkva iznad problema koji se vezuju za državu. Godišnje 
100 miliona ljudi legalno, a 20 ilegalno, migrira, odnosno promeni mesto boravka, a 
još 20 miliona isto učini pod prinudom. Međutim, većina tih ljudi promenom mesta 
boravka, odnosno države, ne menja svoja verska opredeljenja. Hteli da priznamo ili ne, 
savremeni gradovi postaju translokalni. Primera radi, u Pragu se u poslednjih deset 
godina naselilo oko 50.000 Amerikanaca. Dakle, ne Kineza koji u Evropu dolaze zbog 
ekonomskih razloga, nije reč ni o povremenim radnicima, već o ljudima koji stanište 
menjaju zbog nekih drugih razloga. Ili, područje bivše Jugoslavije je za poslednjih 
deset godina napustilo više od 10% stanovništva. Ove činjenice bi, pored ostalog, 
trebalo da ukazuju na potrebu za novom ulogom verskih zajednica na ovom prostoru.  

U savremenom svetu naglašeni su značaj dijaspore i veze koju crkva održava sa 
njom. Vernik u dijaspori je drugi tip vernika. Za njega ne važe zakoni države iz koje je 
otišao, već države u koju je došao. Bez svoje volje postao je deo pluralizma bilo da je 
pristigao iz homogene bilo iz heterogene sredine. Druga bitna činjenica jeste da crkva 
mora  da postavi novu organizaciju svojih odnosa. Za deset godina bićemo u situaciji 
da će sveštenik, uz pomoć savremenih vidova telekomunikacija, moći komunicirati sa 
svakim vernikom, a da ovaj ne posećuje hram. Ako se ostvari puna tehnološka 
razvijenost svako će iz svog doma moći da prisustvuje misi, liturgiji, bdeniju… Na taj 
način sistem slobodne konkurencije dosegnuće svoj maksimum, a to znači da je 
teritorijalnost kojom smo opterećeni na Balkanu deo prošlosti. U tom smislu 
međusobni odnosi će biti sasvim drugačiji. 

 Budućnost crkve je u učešću u socijalnim delatnostima, pogotovo što će brzina 
života to zahtevati. Značajno je pomenuti da se odnos između državnih granica i 
crkvenog prostora, pogotovo na Balkanu, ne poklapa. Na Balkanu su vođeni verski i, 
kako kaže Dejvid Sofer, kvazi verski ratovi, i postojao je niz problema koji su nastajali 
kako zbog težnje za osvajanjem prostora, tako i zbog nastojanja da se njime upravlja. 
Ako uporedite savremeni prostor i ljude koji se kreću u njemu, uočićete situaciju koja 
pre deset godina nije bila prisutna. Danas manje Srba živi u Sarajevu nego u Moskvi ili 
u Budimpešti, Bošnjaka je manje u Beogradu nego u Vankuveru. Ove promene će 
usloviti procese koji će zahtevati da crkve drugačije pristupaju u odnosu na politiku i 
upravljanje. Odnos između crkve i države nužno će se promeniti u smislu isticanja 
translokalne uloge crkve. Beg od globalizacije nije moguć, jer ne diktiramo ga mi 
međusobno nego na njega utiču i drugi činioci, pa i crkve. 

99 



Anton Stres  
 
Problem lokalnosti je nešto manje značajan za katoličku crkvu, jer je ona po 

svojoj definiciji transnacionalna. Katolička crkva je prešla s latinskog na narodni jezik i 
od tada vernici koji dobro ne poznaju lokalni jezik osećaju se strancima u svojoj crkvi. 
Migracije, odnosno horizontalna mobilnost je strahovito porasla i to je zaista značajan 
faktor. Ipak, iz perspektive katolika slabije sagledavam značaj problema, ali ukazujem 
na problem gubljenja verskog identiteta kod lica koja napuste svoju zemlju. Poznato je 
da kada Britanci napuste Britaniju i dođu u Pariz, onda već na prvoj pariskoj stanici 
ostave svoj katolicizam. U Britaniji su bili vjerni, a u Parizu više nisu. Crkva nije našla 
zadovoljavajuće odgovore na pitanje gubljena vjerskog identiteta.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

100 



Davor Šalom∗

 
U svojim razmišljanjima stalno se vraćam na Sinaj i Božiji glas. Prvo je bio glas 

na Sinaju. Taj glas je pretočen u tablu,  koju je uzeo Mojsije. Tablu su kasnije dobili 
Jevreji i predali je hrišćanima i muslimanima. Na njoj je zapisano deset reči koje smo 
naučili i prihvatili. Pola planete čita tih deset reči, pamti ih, izgovara u molitvama, ali 
da li ih se i pridržava? Gde su naša svest i odgovornost?  Kada znamo da smo krali i 
ubijali, lagali i radili sve ono što ne bi želeli da nam se dogodi, onda se pitamo zašto, 
kako? Zaboravljamo da smo dužni da širimo glas koji smo primili sa Sinaja. U 
suprotnom, doći ćemo u situaciju da se pitamo poput monsinjora Zovkića: „Šta mi je  
činiti? Da li da štitim svoj narod i svoj interes i interes svoje vere ili da kažem da smo 
krivi i da među nama ima krivaca.”  

U jevrejstvu je pluralizam prirodan, jer smo mi jedan od naroda čiji pripadnici se 
međusobno veoma razlikuju: živimo svuda, govorimo sve jezike sveta, bele smo, crne i 
žute boje, ima nas među komunistima i kapitalistima, svuda smo. Među nama ima i 
fundamentalista, ali i onih koji su okrenuti ka pluralizmu. Mislim  da je u savremenom 
svetu najbitnije da se okrenemo prema pojedincu, prema sebi, pa prema bližnjima, 
kolektivu, zajednici i najzad narodu. Na taj način s razumevanjem možemo izbeći sve 
ono što nas vodi ka grehu, a nažalost, grešni smo.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
∗ Jevrejska opština, Beograd 

101 



 

102 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Četvrta sesija 
 
 

ULOGA CRKAVA, ODNOSNO VERSKIH ZAJEDNICA U 
OBLASTI KULTURE, OBRAZOVANJA I MEDIJA U SMISLU 

AFIRMACIJE MULTIETNIČKOG I MULTURELIGIJSKOG 
DRUŠTVA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

103 



 

104 



Jelena Đorđević∗
 

ULOGA CRKAVA, ODNOSNO VERSKIH ZAJEDNICA U OBLASTI 
KULTURE, OBRAZOVANJA I MEDIJA U SMISLU AFIRMACIJE 

MULTIETNIČKOG I MULTIRELIGIJSKOG DRUŠTVA 
 
 

Govoriti o odnosu religije i kulture predstavlja privilegiju koja izaziva 
nelagodnost. Privilegiju, zato što se radi o dva posebno značajna domena društvene i 
individualne egzistencije, lako uporedivim i na mnogim mestima sraslim u isto tkivo. 
Veza izmedju religije i kulture je organska. To se jedinstvo prevashodno zasniva na 
nivou zajedničkog cilja, a to je uspostavljanje sistema vrednosti i smislenog poretka za 
pojedince i društvo u celini, u skladu sa njihovim društvenim i psihološkim potrebama. 
Nelagodnost, medjutim, proizlazi iz činjenice da je ta organska veza na mnogim 
mestima pokidana, te da je u našem rasutom, dezorijentisanom, neizdiferenciranom i, 
dozvolićete, bolesnom društvu uspostavljanje vrednosti i smislenog poretka decenijama 
vršeno zbog političkih, ideoloških, pa i ličnih ciljeva i interesa. U tom kontekstu, 
kultura i religija umesto da su kreatori sistema vrednosti postaju učesnici, neretko 
generatori dezorijentisanosti i podrška sukobima volja i interesa. 

Ovih nekoliko, svima dobro poznatih, napomena ukazuje da je svaki govor o 
odnosu verskih institucija ili zajednica i kulture izuzetno složen, te da bilo kakav 
definitivan stav uvek ostavlja po strani mnogo nerešenih problema. 

Nema nijedne religije, pa ni religijske institucije koje neće, lako i bez prepreka, 
dokazivati vlastitu privrženost opštečovečanskim vrednostima i nesegregativnom 
odnosu prema ljudima. Utoliko pre što je njihova poruka univerzalna, a delovanje 
univerzalističko Na osnovu ove činjenice trebalo bi  zaključiti da sukobi medju ljudima 
ne proizlaze iz religije, već iz prizemnijih sfera egzistencije. Iskustvo nas, medjutim, 
uči da je društvo celina u kojoj sfere postoje kao plod naše sposobnosti racionalnog, 
logičkog ili naučnog razdvajanja, dok je život jedan,  prožet svim sferama, zajedno sa 
nesagledivo velikim brojem tačaka preplitanja. Volja za moći, nasilno širenje vere, 
sukobi interesa, kompeticija, netrpeljivost itd. ne postoje samo u onim sferama u 
kojima gospodari ljudska slabost i samoživost. I pored saznanja da je religija 
„propustljiva” na život i  „popustljiva” prema njemu (zbog čega se ne može uvek  
odbraniti od brutalnih naleta zbilje), nemoguće je, a da se ne uvidi sledeće: ideja i 
praksa demokratije, postuliranje  gradjanskih ideala i vrednosti  u principu sadrži 
osnovnu pretpostavku svake religije, a to je uspostavljanje poretka razumevanja i 
saradnje u kome će svaka jedinka imati vrednost i dignitet jednak pred zakonom i pred 
Bogom. Zato naš razgovor o značaju religije u širenju i potvrdjivanju ovih vrednosti 
prirodno vodi ka razrešenju pitanja: da li kod nas postoje kulturne predispozicije 
neophodne da se pomenute vrednosti realizuju, i da li i koliko su religijske institucije 
voljne i u prilici da  osnaže kulturu u onim segmentima gde se ona pokazuje 
nepripremeljenom da te vrednosti  prihvati i interiorizuje. 

Ovako postavljena pitanja ukazuju na jedan problem koji je neophodno razrešiti 
na samom početku, a odnosi se na shvatanje pojma kulture kao šireg i sveobuhvatnijeg 
u odnosu na pojam religije. Klasična definicija kulture odnosila se, uglavnom, na 
                                                 
∗ Profesor na Fakultetu političkih nauka u Beogradu. 

105 



proizvode ljudskog duha, a često se usredsredjivala na njegove najviše domete kao što 
su umetnost, filozofija, nauka ili teologija. Drugi mogući pristup potencira autentičnost 
i samosvojnost lokalnih kultura proizašlih iz dubokih korena i specifičnog duha ili  
„duše” odredjene društvene grupe, naročito naroda ili nacije. U tom okviru religija ima 
posebno značajnu ulogu ali i specifično značenje s obzirom na to da se u njen pojam 
uključuju i paganski, prehrišćanski elementi,  čiji „duh” obeležava preradu kasnije 
formulisanog hrišćanskog materijala, dajući mu tako etničko ili nacionalno obeležje. Sa 
te tačke gledišta, kultura i religija se gotovo preklapaju. Treće moguće tumačenje 
kulture podrazumeva način života u najširem smislu, od obrazaca ponašanja na nivou 
svakodnevnice, shvaćenih i  kao običaj i navika, ali i kao kritika i prerada običaja i 
navika. Ovim shvatanjem obuhvataju se i svi proizvodi ljudskog duha, manje ili više 
vredni, kao i različiti oblici iskazivanja grupnog identiteta koji može biti klasni, etnički, 
religijski, rodni, generacijski, ideološki, politički itd. Pluralizam mogućnosti 
ispoljavanja kulture, dakle, smatra se osnovicom na kojoj složena, heterogena društva 
današnjice ispoljavaju svoje kulturno „biće”.   

Religija, u okviru tako shvaćenog pojma kulture, istovremeno ima uže i šire 
značenje i smisao. Uže zbog toga što se pokazuje da je i religija sama heterogena, 
parcijalizovana imajući razna obličja, imena i poreklo, odnoseći se tako na parcijalne 
veće ili manje društvene grupe. Šire, zbog toga što njena uloga u kreiranju kulturnih 
identitea, običaja i navika i učešća u osmišljavanju i usmeravanju svakodnevlja daleko 
prevazilazi uticaj njenih institucija u širenju znanja o katehizisu i liturgiji. Drugim 
rečima, religija, kao sastavni deo kulture ima ulogu u širem i temeljnijem promišljanju 
društva, prihvatajući i preradjujući impulse i  željene i neželjene imperative vremena u 
kome živimo. U tom smislu ona je aktivni kreator kulture u mnogim  njenim 
segmentima.  

Kada je reč o odnosu crkava, to jest verskih institucija, uobičajeno je da se 
govori o religijskim „projektima” u oblasti kulture, što podrazumeva neku vrstu 
spoljašnjeg odnosa religijskih institucija u odnosu na kulturu. Taj odnos, uglavnom, 
proizlazi iz napred pomenutog shvatanja da religija predstavlja najuzvišenije (često 
nedodirljivo) dostignuće ljudskog duha koje se ispoljava kroz posebnu moć reči, slike, 
ili zvuka. Konkretni projekti se odnose na izdavačku delatnost, razne umetničke 
manifestacije, predavanja itd., što bitno sužava smisao odnosa kulture i religije s jedne 
strane, te ograničava njihovo medjudejstvo na zatvorene, autohtone, zainteresovane 
društvene grupe  ili publiku, s druge strane. Izvesno je da visoke kulturne vrednosti 
religijske inspiracije, sadržaja i obrade, po prirodi stvari, ujedinjuju ljude u onome što 
se naziva „zadovoljstvo” u kulturi. U tom domenu verske institucije direktno mogu da 
učestvuju u vaspitavanju i obrazovanju gradjana, a ne samo svoje pastve, i to u 
vaspitavanju za lepotu, znanje i vrednosti.  Ali to nije dovoljno, s obzirom na to da se 
visoka kultura ipak ograničava na relativno mali broj ljudi i uske društvene grupe. 
Valja odreći se navike po kojoj se mogući odnos religije prema kulturi svodi na analizu 
prisustva religije kroz horske svečanosti, prigodne izložbe, objavljivanje religijske 
literature i slično. Ako uticaj i delovanje religije i njenih institucija posmatramo u 
pomenutom širem kontekstu, onda uvidjamo da se oni mogu prostirati od 
opismenjavanja, uzdizanja ekološke svesti, odnosa prema bolesti i zdravlju, 
obrazovanja za komunikaciju, odnosa prema radu i podsticanju osećanja samosvesti 
pojedinca do izgradnje racionalnog odnosa prema vlasti, iniciranja kritike i samokritike 
i još mnogo šire. U tom smislu religija predstavlja princip uobličavanja širih društvenih 

106 



vrednosti, a religijske institucije predstavljaju važne segmente civilnog društva kao 
društva koje najviše odgovara zahtevima našeg vremena. 

Činjenica je da novo vreme podrazumeva dominaciju tržišta u svim oblicima, pa 
i tržišta ideja i religijskih koncepcija. Ma koliko da je na ovaj oblik ustrojstva sveta 
okrenuta kritička oštrica ne samo religije, već i svih humanističkih misaonih tokova 
današnjice, nužnost prilagodjavanja realnosti nameće se kao neželjeni imperativ. 
Medjutim, upravo ta vrsta kritike može da doprinese tome da smisao tržišta ideja ne 
bude shvaćen kao beskrupulozna borba za profit i dominaciju, već kao polje 
istraživanja, otvaranja prostora za različitost i prostora za usaglašavanje interesa. 
Smisao građanske države i civilnog društva, kao društva čiji je cilj da obezbedi 
mogućnost da se različitosti izraze, a da istovremeno budu zasnovani na neophodnom 
konsenzusu oko temeljnih principa zajednice, izraz je napora religije da pruži putokaz 
u mnoštvu mogućnosti pred kojima se čovek uvek nalazi. Različitost ukazuje na 
pluralizam kulturnih, religijskih, ideoloških, pa i političkih prerada društvene zbilje, 
odnosno na ukidanje monopola nad istinom. Sve ove prerade imaju zajednički cilj − da 
stvarnost spasu od uvek preteće  entropije, to jest da pojedincima i kolektivima 
obezbede biološki i duhovni kontinuitet. Zato je dobro da naš razgovor pokrene pitanja 
o tome koja konkretna sredstva religija može da ponudi da bi  osnovni postulati 
demokratije postali sastavni deo kulture društva u kome živimo. Dokle god demokratija 
predstavlja samo politički koncept, njen domet će biti slab, a njeni principi osporavani. 
Tek kada se saobraze s kulturom, oni imaju šanse za stvarnu delotvornost. U tom 
pogledu valjalo bi raščlaniti koja je realna, pretpostavljena, željena, nameravana, pa i 
nametnuta uloga crkava i verskih zajednica u odnosu na kulturu shvaćenu u ovom 
smislu.  

Ovde se logično odmah postavlja i pitanje odnosa verskih organizacija prema 
obrazovanju shvaćenom u užem smislu − obrazovanju kroz veronauku. Ovo vruće 
pitanje, koje je žestoko podelilo javnost na pristalice i na protivnike, proizlazi iz onoga 
o čemu je u ovom izlaganju do sada bilo reči: da li je veronauka, ovako kako je 
koncipirana ovde kod nas, način približavanja ili razdvajanja grupa i vernika, te da li 
ona podržava ili osporava osnovne demokratske principe? I pored demokratičnosti koja 
se dokazuje učešćem više verskih zajednica u nastavi veronauke, moguće je 
pretpostaviti da ekskluzivno obraćanje vernicima vlastite veroispovesti može u 
otežanim uslovima komunikacije još više da udalji buduće generacije jedne od drugih. 
To drugim rečima konkretno znači da će o pravoslavlju učiti pravoslavni, o islamu 
muslimani, o katoličanstvu katolici itd., čime će se samo potvrditi medjusobne razlike. 
Samo po sebi to ne mora nužno predstavljati problem, ali to, nažalost, jeste problem, u 
uslovima izraženog političkog separatizma karakterističnog za trenutno stanje u našoj 
zemlji. Politički separatizam se čvrsto oslanja(o) na religijske identitete i različitosti, 
tako da u konkretnim uslovima duboko uzburkne i neuredjene države, jačanje identiteta 
i samosvojnosti pojedinih grupa, nažalost, znači još veće udaljavanje jednih od drugih. 

Moguće je pretpostaviti da će univerzalnost religijskih poruka, predočenih u 
svakoj posebnoj veronauci, prevladati partikularizme i uputiti buduće generacije jedne 
na druge, ali se čini da sadašnji koncept veronauke nije na tom putu. Naprotiv, on 
podržava još jedno podvajanje više − podvajanje onih koji se opredeljuju za predmet 
gradjansko vaspitanje od onih koji su skloniji veronauci. Time se odnos religije i 
kulture, još snažnije odvaja od celine društvenih i kulturnih tokova, čime religija dobija 
istovremeno ekskluzivno, povlašćeno, ali i izolovano, podredjeno mesto u odnosu na 

107 



temeljne vrednosti šireg društva. S jedne strane gledano, država priziva religiju u 
pomoć da bi razrešila problem vrednosti. Konkretno: narkomanije, poremećaja u 
društvenom ponašanju, slabljenje porodice, kriminala itd., čime dokazuje vlastitu 
nesposobnost i odricanje od napora da sama, na nivou sekularnog društva, učini 
neohodne napore za uspostavljanje sistema vrednosti. Time se tvrdi da je samo religija 
pozvana i u stanju da te vrednosti razvije,  čime ona dobija ekskluzivno mesto u 
vaspitanju mladih generacija.Tvrdnja da je jedino religija u stanju da uči ljubavi i 
razumevanju, poštenju, dobroti itd, što je veoma čest argument religijskih institucija 
koje rade na razvijaju veronauke, istovremeno amnestira ostatak društva, pre svega 
državu, da sama učestvuje u postuliranju i realizaciji tih vrednosti. Istovremeno se 
redukuje i značaj kulture kao osnovnog nosioca vrednosti i značanja u svakom 
ljudskom društvu, tako što se njene prerogative prenose ekskluzivno na religiju. 
Najzad, odvajanjem verskog od gradjanskog vaspitanja religija ostaje zatvorena u 
vlastitom prostoru, čime, umesto da ostvari povlašćeni položaj, ostaje izolovana u 
odnosu na ostale domene života i kulture šireg društva. Ispada da se religijsko i 
gradjansko vaspitanje isključuju, što u potpunosti poriče ideju o tome da same verske 
institucije imaju značajnu ulogu u realizaciji civilnog i demokratskog društva. Po toj 
logici religija je zadužena za neko drugačije društvo.  

Nemoguće je ne primetiti da složeni odnos izmedju religije i kulture, 
obrazovanja i vaspitanja, hteli mi to ili ne, stoji u funkciji trenutnih političkih ili 
ideološkoh interesa i trendova. Oni su u našem slučaju izvorni, to jest potiču iz tradicije 
političke kulture ove sredine, ali  su i uvezeni, donekle i nametnuti pod uticajem 
globalnih i globalističkih tokova.To dvojstvo, koje se reperkutuje na već tradicionalnu 
podeljenost našeg društva, dovodi do jedne neizdiferencirane i eksplozivne situacije u 
kojoj mesto religijskih institucija tek treba da se definiše. U procesu definisanja, čini se 
da je teško govoriti o apolitičnosti i aideologičnosti verskih institucija koje, navodno, 
imaju privilegiju da čuvaju čistotu duha i vere i potvrđuju njihove prave vrednosti. To 
ne znači da zbog toga treba kritikovati verske institucije, već jednostavno znači da tu 
činjenicu treba uzimati u obzir kao realnost, što istovremeno, mada paradoksalno, 
potvrđuje stav da se odnosi religije i kulture, verskih institucija i kulture i obrazovanja 
zaista moraju posmatrati u pomenutom širem kontekstu, koji uključuje i  političku 
kulturu kao jedan od konstitutivnih elemenata.  

Kada je reč o medijima, problem neizdiferenciranosti postaje još jače izražen. U 
ovom trenutku mediji pokazuju apsolutnu neinventivnost i nespremnost da uključe 
religijske sadržaje na moderan i pristupačan način. Oni, doduše, redovno obaveštavaju 
o dogadjajima vezanim za Pravoslavnu crkvu, uključujući dosta staromodne obrazovne 
emisije, snimke svečanih proslava i liturgija, ali i sramno banalne, novokomponovane 
priloge o značaju vere. Pokoja lokalna stanica uvodi u svoje programe slične 
informacije i emisije vezane za ostale veroispovesti. Za sada u medijima dominiraju 
dva modela odnosa prema religiji: kao prema „stranom tkivu” i propagandni, često 
sentimentalistički diskurs, zasnovan na voluntarizmu i nepripremljenosti autora i 
urednika programa. Haos u medijskom prostoru prirodno se odražava i na odnos prema 
verskim institucijama i porukama religije, pokazujući, izmedju ostalog,  
nepripremljenost vodećih medija da prihvate činjenicu verskog pluralizma kao 
prednost jednog složenog društva. Drugim rečima, mediji podržavaju zatvorenost i 
nekomunikativnost medju različitim verskim opredeljenjima, što zbog neznanja, što 

108 



zbog nepripremljenosti, što zbog opsednutosti političkim sadržajima koji, nažalost, kao 
da iscrpljuju svu inventivnost i interesovanja. 

S obzirom na relativnu otvorenost medijskog tržišta, ipak, moguće je očekivati 
da će se u budućnosti  pojaviti glasila, radio i TV stanice sa posebnim religijskim 
programima. Do koje mere će to biti propagandni program, a u kojoj meri će biti u 
funkciji uspostavljanja veza medju ljudima, ostaje da se vidi. U tom pogledu će veliku 
ulogu, svakako, imati i ekonomska moć odredjenih religijskih grupa. Ekonomski 
preduslovi i  moć  pružaće i veće šanse pojedinim verskim grupama i institucijama, što 
će, prirodno, izazivati neprijateljstva onih koji u tom pogledu ne mogu ravnopravno da 
učestvuju u tržišnoj utakmici. Ne bi trebalo sakrivati činjenicu da pluralizam 
mogućnosti kao cilj sročen bez jasnog kriterijuma, u sredini koja je na društvenom i 
političkom planu podeljena i dezorijentisana,  može istovremeno biti velika prednost, 
ali i mana. Ukoliko bi se prisustvo religijskih sadržaja u medijima svodilo na 
mehaničko uvećanje opcija, tek da bi se odgovorilo na zahteve „demokratije”, postoji 
mogućnost da se religijski pluralizam pretvori samo u izraz formalnog potvrdjivanja 
deklarativnih političkih poruka. Međutim, ukoliko se demokratičnost meri samo 
kvantitetom prisustva religijskih institucija i njihovih poruka u programima medija, 
postoji mogućnost banalizacije i zloupotrebe tih poruka, što može da dovede pre do 
sukobljavanja i odbacivanja drugojačijeg i tudjeg. Međutim, otvaranje prema drugome 
i drugojačijem ne može da se postigne neprekidnim insistiranjem na različitosti, već, 
naprotiv, na univerzalnosti poruka religije nezavisno od toga u ime koje institucije se 
one izražavaju. Specifičnost i pluralizam poruka moraju biti u funkciji otvaranja 
komunikacije među različitim grupama, vernicima i nevernicima i koji sebe osećaju 
kao pripadnike jednog zajedničkog društva. Na taj način se otvaraju šanse da se 
religijski diskurs što bolje inkorporira u kulturni, te da se ne doživi kao vrsta nasilja ili 
propaganda. To ističem zbog toga što ne smemo da zaboravimo da, i pored značajnog 
povećanja uloge religije, postoje i jaki otpori prema prepuštanju sekularnog prostora 
uticajima religijskih institucija. Da li se radi o ostacima „nametnutog ateizma” iz 
prethodnog perioda ili o privrženosti konceptu sekularnog društva i države, ostaje 
otvoreno pitanje. Istovremeno, ali iz drugih razloga, postoji i otpor deljenju tog 
prostora na više religijskih opcija. 

Zbog svega rečenog, čini se da je nužan iznijansiran, suptilan i promišljen pristup 
medija religiji i religijskim institucijama, i obrnuto, religija i njihovih institucija 
medijima, kako bi uticaj religije zaista ostao u funkciji primarnog cilja našeg društva, a 
to je: uspostavljanje vrednosti društvenog poretka, zajedničkog za sve građane, 
nazavisno od toga kojim većinskim ili manjinskim grupama pripadaju.  

Veliki problem u svakom razgovoru ove vrste predstavlja istrošenost, 
nametnutost, banalizacija i zloupotreba pojma demokratije. Još je problematičnije 
ostvarivanje same demokratije u praksi, jer ona često zavisi od voluntarizma, 
bukvalnog tumačenja i direktne imitacije tuđih iskustava, neprimerenih kontekstu i 
specifičnostima sredine. Često sâm razgovor, kao i ostvarivanje demokratije, u mnogim 
zemaljama, pa i u našoj liči na površno naučenu lekciju koja nije interiorizovana i 
pretočena u smisao. Međutim, i pored toga, za sada nam jedino taj pojam stoji na 
raspolaganju i na celokupnom društvu je da ga produbi i dâ mu smisao. Odatle i 
shvatanje da se verske slobode, odnos među crkvama i drugim religijskim 
institucijama, kao i odnos među institucijama i šireg društva, mogu uspostaviti kao 
ravnopravani i pravičani samo ukoliko se uspostavi konsenzus oko toga šta je i kakva 

109 



je država u kojoj svi zajedno živimo. Drugim rečima, tek kada ona počne da se 
doživljava kao željeni izbor građana koji u njoj žive, i odnos prema religiji i njenim 
institucijama prestaće da bude ideološko pitanje i prepreka za komunikaciju među 
ljudima i institucijama. 

Trenutna situacija u Jugoslaviji obeležena je dvema suprotnim i često 
suprotstavljenim tendencijama. Prva pokazuje napor da se revitalizuje značaj religije i 
poveća politički i društveni uticaj većinske pravoslavne crkve. Privrženost tradiciji i 
insistiranje na samosvojnosti kulture sastavni su deo tog napora. Druga tendencija se 
oslanja na koncept civilnog društva koji, izmedju ostalog, podrazumeva delimično 
odricanje od tradicije, pluralizam vera i verskih institucija, otvorenost ka nužnostima 
postmodernog doba. Problem nastaje zbog toga što su ove dve tendencije često oštro 
suprotstavljene, a nosioci svake od njih se osećaju ugroženim od onih drugih. Strah od 
gubitka identiteta, od satiranja i poništavanja običaja i kulturnih navika, suočava se sa 
strahom od bujanja etnocentrizma. Jedan strah izaziva drugi, oni se često 
superponiraju, podržavajući tako postojanje „dve Srbije”. U tom cepanju društvenog 
tkiva učestvuju ideološki i politički faktori, isto koliko kulturni i religjiski. Zapraavo u 
njihovom neplodnom međudejstvu nastaje napetost koja je svakako uvećana složenim i 
još uvek nedovoljno shvaćenim i objašnjenim iskustvima poslednjih deset i više 
godina. Tu napetost istovremeno podržava politički radikalizam, koji neretko isijava iz 
obe obe tendencije. Zato je neophodno, ukoliko je to uopšte moguće, verski život 
očistiti od ideološko-političkih nanosa da bi multikulturalizam postao prirodno stanje.  

U uslovima, u kojima započinjemo izgradnju pluralističkog demokratskog 
društva, čini se podjednako važnim: prvo, da se afirmiše multietničko i multireligijsko 
društvo, što podrazumeva i oslobađanje prostora za partikularne i manjinske glasove; 
drugo, da ti glasovi ne budu samozadovoljne i samodovoljne partiture u  opštoj 
kakofoniji, već da oni zajedno učestvuju u stvaranju kulturnih predispozicija koje će 
različite glasove usaglasiti u koliko-toliko harmoničnu kompoziciju. Harmonizacija 
glasova zavisi od stepena prihvatanja zajedničkih građanskih i demokratskih vrednosti. 
Crkve i male verske zajednice mogu svakako odigrati veliku ulogu u toj harmonizaciji. 
Dominacija jednog glasa, ma koliko da se smatra  superiornim, može samo da „zagadi”  
komunikacione kodove, osiromaši kulturu i proizvede nepotrebne animozitete. 
 Multikulturalnost i multikonfesionalnost ne bi valjalo shvatiti kao 
bezkonfliktni odnos među većim i manjim grupama koje žive međusobno različite, 
paralelne živote, bez tačaka spoja. Svođenje društvenih identiteta na etničke ili 
konfesionalne i redukovanje ljudskih prava na tu dimenziju, pokazuje tendenciju 
skretanja pažnje sa primarnih oblika obespravljenosti  i neravnopravnosti, koji 
proizlaze iz stihijske raspodele političke i ekonomske moći. Ta vrsta obespravljenosti 
zajednička je i za većinu i za manjine i može predstavljati referenciju u odnosu na koju 
manjine i većina mogu naći zajednički jezik. Takav zajednički jezik, kao osnova 
kulturnog diskursa, imala bi snažnije  pozitivno povratno dejstvo i na slobodno i 
nesmetano iskazivanje etničkih i religijskih identiteta. 
   

 
 
 
 
 

110 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

DISKUSIJA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

111 



 

112 



Davor Šalom 
 
U izlaganju gospođe Đorđević izdvojena su tri važna aspekta: kultura, 

obrazovanje i mediji. Pažnju bi, pre svega, trebalo posvetiti obrazovanju jer da bi se 
neko ponašao kulturno i imao elemente kulturnog identiteta, on mora prevashodno biti 
obrazovan. Da bi neko bio obrazovan on mora da stasa i da ima slobodu da se obrazuje. 
Ključno pitanje je: ko obrazuje decu? Nakon života u sistemu čije bitno obeležje je bio 
agresivni ateizam sekularnog društva, krenuli smo ka agresivnom uvođenju religije u 
proces obrazovanja. Na sastancima Komisije, u štampi, medijima ali i u porodicama, 
raspravljano je o tome ko ima pravo da odlučuje o detetovom verskom obrazovanju. 
Rasprava je bila žučna i pominjani su mogući protesti i nemiri. Međutim, 
odgovarajućom uredbom vlade Republike Srbije utvrđeno je da se u školama u Srbiji 
verska nastava organizuje na principu slobodnog izbora. Da bi stigli do pune 
demokratije i u tom smislu do verskih demokratskih principa, potrebno je da prođe 
mnogo vremena i na nama je da o tome, do tada, govorimo. Ranije je te funkcije 
obavljala crkva koja je u samom hramu obrazovala narod, pre svega na teološkim i 
liturgijskim principima. Odavno su tu funkciju preuzele druge institucije, posebno 
mediji. 

Potrebno je da celokupna društvena zajednica, uključujući i crkve i verske 
zajednice, pomogne čoveku da se postepeno vrati ka svesti i ka duhovnosti. U tom 
procesu izuzetno je važna uloga institucija kao što su škola i porodica. Ovaj segment je 
izuzetno važan, jer ukoliko uspemo da decu i generacije koje dolaze, obrazujemo u 
smislu spoznaje svog identiteta ali i poštovanja prava na različitost, na pluralizam, 
možemo se nadati pozitivnoj praksi.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

113 



 
Dragoljub Đorđević 

 
Sve vreme govorimo o takozvanoj klasičnoj, konvencionalnoj, crkvenoj 

religioznosti koja je imanentna velikim, tradicionalnim, istorijskim „narodnim” 
verskim zajednicama. Obično u vidu imamo tu klasičnu, konvencionalnu crkvenu 
religioznost, međutim nije li to ograničavajući faktor, jer pored nje dobro su poznati i u 
praksi zastupljeni drugi tipovi religioznosti. Delom zbog nepoznavanja, delom zbog 
toga što se o tom problemu nije dovoljno promišljalo, mi ne raspravljamo o sektarnoj, 
o difuznoj ili implicitnoj religioznosti, o takozvanoj nevidljivoj religioznosti.  

Pojedine verske zajednice čak ne dopuštaju razgovor o nekim pitanjima, na 
primer, o individualnoj religioznosti. Klasična, konvencionalna crkvena religioznost 
ima „ograničenja” koja dolaze iz samih verskih zajednica. Da pojasnim, predstavnik 
pravoslavne crkve bi sasvim legitimno mogao da postavi pitanja svakom pravoslavnom 
verniku o tome šta znaju iz dogmatike srpskog pravoslavlja, do kog stepena su razvili 
religioznu svest. Verovatno ne bi bilo dovoljno da vernici daju očekivane odgovore, jer 
bi mogla da uslede pitanja o tome da li su kršteni, da li redovno odlaze u crkvu, jesu li 
venčani po pravoslavnom obredu i drugo. Dakle, ukoliko vernik ne odgovori ovim ili 
drugim elementima religioznog ponašanja − on nije dobar vernik. Njegova 
individualna religioznost nije prihvatljiva za pravoslavnu zajednicu.  

Hteli mi to ili ne, moramo priznati da u svakoj populaciji postoji deo koji 
religioznost ispoljava na individualan, poseban način, a što najčešće ne odgovara tipu 
dobrog vernika na kojem insistira pravoslavna ili neka druga verska zajednica.  

Šta da kažemo za ove tipove religioznosti koje sam pomenuo? Difuzna, 
implicitna religioznost je neuhvatljiva i u uslovima razvijenih komunikacija i medija 
veoma je rasprostranjena, posebno na Zapadu gde je o tome napisano brdo knjiga. 
Primeri difuzne religioznosti su izjave verskih poglavara koje se putem medija šire i 
vrše uticaj na sve ljude bez obzira na njihovu versku pripadnost.  Međutim, ovaj tip 
religioznosti nije prihvatljiv za klasične verske zajednice.  

Sektarna religioznost je u vezi sa delovanjem novih verskih pokreta u kojima 
ljudi religiju doživljavaju kao mogućnost izbora pri čemu je ostavljena mogućnost 
prelaska iz jedne organizacije u drugu. U vezi s tim trebalo bi još jednom naglasiti da 
dolazi doba u kojem će, bez obzira na protivljenje tradicionalnih verskih zajednica, 
formirati svojevrsno „tržište“ i što je paradoks, upravo demokratizacija i otvaranje 
društva pogoduju pojavi takvog tržišta i razvoju od religije sudbine ka religiji izbora.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

114 



Čedomir Čupić 
 
Na koji način religijske zajednice mogu pomoći konsolidaciji društva i države 

koji su u poslednjoj deceniji prošli kroz jednu od najnesrećnijih faza u svojoj istoriji. 
Jedan od tih momenata svakako jeste usmeriti vaspitavanje i obrazovanje ka toleranciji. 
Mislim da je to primarni posao s kojim bi trebalo odmah početi, jer bez tolerancije 
nećemo se moći približiti jedni drugima, niti izgraditi poverenje. Poverenje je možda, 
jedan od najmoćnijih elemenata u okviru političke kulture. Ako ljudi jedni u druge ne 
veruju, onda se živi jedan strašni život koji narušava temelje zajednice koja nužno 
završava u užasnoj psihologiji straha i pretnje. Da bi stekli poverenje, pogotovo 
ukoliko je jednom narušeno, potrebne su godine. Često tek nakon nekoliko proživljenih 
generacija ljudi ponovo uspostave poverenje i tek tada nastavljaju da žive normalno. 

Još je Kant upozorio da čovek  samo vaspitanjem može postati čovek. Uzeo sam 
Kanta, iako se ova pouka nalazi u svim religijskim porukama. Vaspitanjem se 
izdvajaju, razvijaju i uzdižu čovekove najbolje mogućnosti. Učiniti čoveka boljim 
bićem, kultivisati ga i pronaći put do dobrog u njemu je po Kantu cilj i zadatak 
vaspitanja. Zbog toga čoveka može vaspitavati samo čovek koji je takođe vaspitan. To 
je činjenica od koje treba krenuti, jer je ovde mnogo  nevaspitanih ljudi dominiralo u 
političkom životu, a takvi su vodili užasima koje smo proživeli. Kada se deca 
vaspitavaju, trebalo bi imati na umu viziju mogućeg boljeg stanja, ideju čovečnosti, 
odnosno univerzalne ideje vrednosti i principe. Takav pristup vaspitanju ljudima 
olakšava život. Ako su vaspitanje i obrazovanje oni uslovi  od kojih zavisi formiranje 
čovekove ličnosti, onda su oni najbitniji segmenti svakog društva i države. U 
savremenim i razvijenim društvima i državama obrazovni sistem je primaran i izdvaja 
se i izdiže iznad svih ostalih. Obrazovanje i njemu primereno znanje omogućavaju 
nadoknadu svih drugih vrsta bogatstava koja nam nedostaju, a potrebna su za normalan 
i dostojanstven život. Drugim rečima, odnos prema obrazovanju i vaspitanju je odnos 
prema životu i smrti. Tamo gde se afirmiše i radi na opstanku i razvoju tamo se ljudi 
vaspitavaju i obrazuju da jedni druge razumeju, potpomažu i sarađuju, da prihvataju 
razlike i da zbog njih ne dolaze u sukobe, već da se uvažavaju. Ono čovečno u svakom 
od njih treba da ih izdigne iznad svake posebnosti i pojedinačnosti. Granica 
pojedinačnosti i posebnosti treba da bude univerzalna čovečnost. One pojedinačnosti i 
posebnosti koje dovode u pitanje univerzalne ideje i vrednosti opasne su i predstavljaju 
izvor potencijalnih sukoba. 

Tolerancija prema njima je besmislena. Trpeljivost može i treba da natkriljuje 
sve osim onog što ugrožava slobodu i život čoveka. Uvek kada konkretne okolnosti ne 
idu na ruku toleranciji i kada se gube bitke, težnju ka njoj trebalo bi beskompromisno 
podržavati. Nema razloga i motiva da se odustane od tolerancije ako postoje minimalne 
šanse da se pomoću nje izbegne krvavi sukob i sačuvaju sloboda i život. Trpljenje za 
slobodu i život je hrabro i moralno. Samo duhovno odvažni, uspravni i istrajni mogu se 
suočiti  s trpljenjem i trpljenje praktikovati. Vreme i strpljenje vode pobedi istine, 
dobra, pravde, lepote i ljubavi.  

Zbog toga kad su u pitanju posebno naša zajednica, naše društvo i država koji su 
višenacionalni i višekonfensionalni, smatram da bi položaj verskih zajednica trebalo da 
bude ravnopravan. Kako je kod nas taj sistem doveden u pitanje, smatram da u sistemu 
vaspitanja i obrazovanja poseban značaj treba pokloniti učenju i širenju primera iz 
prošlosti koji afirmišu toleranciju. Moram reći da su ponekad i religijske zajednice 

115 



pridonosile isticanju primera koji su razdvajali ljude. Nisam protiv toga da se istorijske 
činjenice skrivaju, a ukoliko su bile sulude i vodile u ratove trebalo bi ih zatvoriti u 
muzeje.  

Često se na ovim prostorima, naročito kod naroda kojem pripadam, isticao 
opasan obrazac osvete, koji je generacijama što su dolazile ostavljao u amanet da 
ispravljaju davno nanete nepravde. Međutim, nepravde ne samo što nisu ispravljane, 
već su nanete još veće. Prošlost je osetljivo područje u kojem leži i lepo, počinulo u 
tradiciji i vrednosti, ali u kojem ima i suludih i opasnih ideja i projekata. Trebalo bi da 
budemo veoma obazrivi kada tumačimo prošlost. Čini se da tu veliku ulogu imaju 
verske zajednice koje bi trebalo da, na osnovu svojih iskustava, ukažu da nećemo 
budućnost graditi na strahotama koje su nam se dešavale, već na pozitivnim 
vrednostima koje su preostale. Ako nam osveta bude motiv, nikada nećemo moći da 
stvorimo preduslove za dobar demokratski poredak i čovečniji život. Primeri 
tolerancije iz prošlosti pomažu da se aktuelne konfliktne situacije u višekonfesionalnim 
zajednicama na što bolji način razreše ili pak preventivno ukazuju na njihove uzroke. 
Prošlost može da pomrači sadašnjost i optereti budućnost. U prošlosti se dešavalo 
mnogo toga razumnog i plemenitog, ali i nerazumnog, neumnog i rđavog. 

Dakle, veoma je značajno stvarati svest o značaju tolerancije kao sredstva za 
slobodu i život. Pojam tolerancije podrazumeva dva značenja − trpeljivost i život 
razlika. Ovo drugo značenje, koje afirmiše prihvatanje različitosti, trebalo bi da važi za 
sve, jer jedino u životu razlika možemo ostvariti izvesne dobitke. Tolerancija je upravo 
vredno sredstvo pomoću kojeg se ljudske razlike mogu na najbolji način uskladiti, a da 
ne odvedu u sukobe i ratove. Da bi se stvorila vrednosna svest o značaju tolerancije kao 
sredstva za izbegavanje sukoba i podržavanje slobode i života, potrebno je kod 
pojedinaca izgraditi moralnu kulturu. Odgovornost u vezi s formiranjem moralne 
kulture imaju religijske zajednice jer se u osnovama kodeksa svih religija nalazi moral. 
Bez moralnih ljudi nema dobre zajednice. Sa rđavim ljudima ništa se ne može uraditi. 
Ako rđave ljude ponekada upotrebite i za neke plemenite svrhe, znajte da će vam oni 
jednog momenta tu rđavost pokazati i sve uništiti. Kod mojega naroda, nažalost, 
političari su zloupotrebili zajednicu i državu i krenuli su sa najrđavijim ljudima u 
ratove. Ti rđavi ljudi su nam do te mere zagadili situaciju da iz nje prosto ne možemo 
da izađemo. Da ne bi zbog njih snosili kolektivnu krivicu, moramo javno reći ko su ti 
ljudi i šta rade. Ukoliko dozvolimo da izbegnu primereno kažnjavanje, postaćemo 
njihovi saučesnici.  

Moralna kultura sprečava nepristojnost, tolerantna je prema različitim 
mišljenjima i usađuje pojmove o tome šta je dobro, a šta je zlo. Takođe, kako je isticao 
Kant, ona priprema čoveka za mudru umerenost. Slično poručuje i latinska sentenca 
sustine et apstine, izdrži i uzdržavaj se. Da bi izdržali i uzdržali se, potrebna je hrabrost 
i naklonost. Moralno kultivisan čovek misli, deluje i ponaša se razumno i tolerantno. 
On je spreman da drugog pažljivo sasluša i da čuje drugačije mišljenje. Svoje znanje i 
iskustvo ne smatra jedinim i nepogrešivim. Nije samouveren u gluposti i oholosti, 
njegova svest je otvorena. Sistem vaspitanja i obrazovanja koji formira profesionalce, 
odnosno ljude široke kulture i alternativnog mišljenja, ugrađuje im dve moći: moć 
znanja i moć savesti. Ove dve moći treba da imaju podjednak značaj. Za razliku od 
profesionalca, stručnjak je pojedinac koji poseduje moć znanja ali ne i moć savesti. 
Stručnjak bez savesti je izvor velikih opasnosti. Pojedinac koji teži znanju i koji je uz 

116 



to savestan, otvoren je za druge i za drugačije. Za njega je drugi pojedinac dopuna, a ne 
pakao. Drugi i drugo su izazov za upoznavanje i upotpunjavanje.  

Još ću nešto reći o životu i razlikama. Razlike su u osnovi života i zbog toga ne 
bi smele da se upotrebljavaju u produbljavanju sukoba. Suprotno tome, susret razlika 
trebalo bi da oplemenjuje život, da ga produbljuje i proširuje, da ga obogaćuje. Zato na 
postojanje i susret različitih religija i religijskih zajednica u državi ne bi trebalo gledati 
kao na izvore sukobljavanja, već tačke  upoznavanja i upotpunjavanja. Učiti se da 
drugog ne ometate, da ga ne ugrožavate, opominjati drugog da vas ne ugrožava, mudro 
je, razborito i racionalno. Kada se tako pristupa, odnosno misli, oseća, dela i ponaša, 
onda se pruža šansa za suživot razlika.  Na taj način iskazuje se iskrenost i stiče 
poverenje drugih. Iskreni razgovor preduslov je sticanja poverenja i pruža šansu za 
pomirenje, čak i, do juče, sukobljenih i zakrvavljenih. To je tačka od koje se polazi u 
građenju mira i dostojnog života ljudi. Dobar demokratski poredak  ugradiće ovu 
logiku u svoj pravni sistem i biće garancija nesmetanog suživota različitih verskih 
zajednica. Posle sukoba i proterivanja zbog razlika, u interesu je države da pomogne, 
kako je to Volter preporučivao, smeran povratak kućama svojih očeva. To zahteva 
čovekoljublje, to savetuje razum, a ni politika se toga ne mora plašiti. Vratiti sve one 
koji su doživeli užase na ovim prostorima tamo gde je njihov koren i gde se njihov 
život odvijao, tamo gde se oni najbolje mogu  razvijati kao ljudi. U savremenim 
uslovima toleranciju ne treba više uzimati kao sredstvo trpljenja, već samo kao 
sredstvo pomoću kojeg se prihvataju razlike i bogati život. 

Svaka religijska zajednica će se postaviti na pravi način ukoliko joj drugi bude 
ogledalo. Ukoliko se prepuste samozadovoljstvu i zabludi da je istina samo ono što 
propovedaju, onda druge nipodaštavaju. Između ostaloga zbog toga plediram za 
toleranciju i insistiram na distinkciji vaspitanja i obrazovanja, jer, iako jedno bez 
drugug ne mogu, trebalo bi naglasiti da je vaspitanje ponekad moćnije od obrazovanja. 
Uvek se razlikuje pametan čovek od umnog, jer pametan čovek ne mora nikakvu školu 
da ima, jednostavno ima Božiji dar i ima pamet. Uman čovek je onaj koji je pored 
pameti i obrazovan. Smatram da na ovom prostoru, gde se različite religije sudaraju, 
one ne treba da se udaljavaju jedna od druge već da se međusobno ogledaju. Najbolju 
vrlinu svoje religije treba pokazati i podariti drugima. Na taj način će vernicima i 
ateistima preneti religijske i moralne pouke. Međutim, ne smemo se pri tome osloniti 
na rđave ljude, jer oni su u stanju da zloupotrebe religiju. Takvi ljudi su dolazili i na 
čelo države i mobilisali svoje sledbenike i udvorice i slavili ih kao junake. Nažalost, 
određeni krugovi iz crkve su ih podržavali. Nužno je suočiti se s činjenicama i na 
osnovu njih izvući pouke, pomoću kojih bi trebalo graditi život u kojem će svaki čovek 
imati svoj svet različit od drugih. Protiv toga sam da se bilo ko odriče svog kulturnog 
obrasca, svojih običaja, religije. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

117 



Efendija Muharem Zukorlić 
 
Čini se da uporno provejava problem straha od stupanja vjerskih zajednica u 

javni prostor. Neću reći neosnovanog straha, ali u svakom slučaju, straha čija se 
opravdanost ne može dokazati  prije nego što vjerske institucije, odnosno zajednice ne 
dođu na taj javni prostor. Međutim, vjerske zajednice moraju nastaviti putem koji 
podrazumeva i delovanje u javnosti. Čini se da kod monoteističkih religija postoji 
istrah od sekularizma, od suočavanja s  konkurencijom. Da bi prikrili sopstvene 
slabosti aktueliziramo strahove, probleme, postavljamo pitanja na koje ne možemo lako 
odgovoriti. Vreme je da se suočimo s činjenicom da smo stotinu i više godina pričali 
djeci u školama da je čovjek nastao od majmuna i tako školovali cijele generacije. 
Nećemo tražiti da oni koji su tako govorili i forsirali takve teorije sada idu u zatvor, ali 
bar bi se nosioci takvih ideja mogli postidjeti. Reč je o žrtvama, o cijelim generacijama 
koje su pod  torturom školskih programa i svega onoga što je vladalo morale da 
poveruju u takve teorije. Ovo navodim kao primjer zabluda za čije priznanje treba imati 
hrabrosti. To znači  da ne bi trebalo po svaku cijenu teoriju sekularizma nametati kao 
jedinu vladajuću vrijednost i perspektivu.  

Mislim da se nazire nova opasnost, daleko prefinjenija od agresivnog 
komuinističkog ateizma, koja se prikriva iza principa apsolutne slobode, ljudskih prava 
itd. Kada su u pitanju vjera i vjerska zajednica predloži se zakon o radiodifuziji po 
kojem vjerske zajednice nemaju pravo da osnivaju elektronske medije. Takva 
djelovanja i razmišljanja su poduprta strahovima o kojima sam maloprije govorio, a u 
suprotnosti su i s konceptom pojedinačnih i grupnih ljudskih prava. Kao što ne 
možemo prihvatiti ljudske slobode i ljudska prava bez ikakvih moralnih i drugih 
ograničenja, isto tako ne tražimo apsolutne slobode ni za vjere i vjerske zajednice, već 
se zalažemo da u se u javnom protoru dogovaramo o tome šta je prihvatljivo za sve 
nas. Čini se da imamo dovoljno potencijala da to uradimo. Kada to budemo uradili, 
onda sve drugo što nije nedopustivo, neka bude dopušteno, u skladu sa principima oko 
kojih se budemo dogovorili. 

Problem nastaje ako neko s pozicije vjere raspiruje međuvjersku i 
međunacionalnu mržnju. Naravno, problem je isti ako to čine mediji.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

118 



Vesna Trifunović*

 
Nastaviću priču o odnosu obrazovanja i religija, a nema dobre priče sa ovih 

prostora bez glavnog junaka − usuda. Zajednički je balkanski usud da nikako ne 
uspevamo da uteknemo od njega. Naš današnji usud se zove tranzicija. Usud društvima 
u tranziciji nemilosrdno postavlja težak zadatak otkrivanja razvojne formule koja bi ih 
u kratkom roku približila zahtevima razvijenih zapadnih društava. Sledeći logiku novih 
političkih realnosti i novih orijentira društvenog razvoja i jugoslovensko ili srpsko 
društvo nastoji da se približi tim zahtevima, tražeći odgovore, pre svega, na sledeća 
pitanja: Kako upotrebiti tradiciju u procesu tranzicije i izvesti promenu odnosa prema 
tradiciji? Kako u procesu menjanja kulture pomiriti raskorak između nacionalne 
mitologije i kulture i univerzalnih kulturnih obrazaca?  

Strukturalne promene društva predstavljaće nov funkcionalni okvir za 
odgovarajuće promene u kulturi, odnosno stvaranje novog kulturnog obrasca pod kojim 
podrazumevam smisaoni okvir orijentacije i integracije jedne zajednice, koji obuhvata, 
pre svega, vrednosne sisteme pomoću kojih pojedinci i društvene grupe dolaze do 
razumevanja sebe i  sveta u kojem žive, kao i modele za akciju, radi ostvarivanja 
izabranih ciljeva i promovisanja poželjnog načina života. Ostvarivanje modela 
kulturnog obrasca pretpostavlja određeni nivo obrazovanja. Tako smo došli do faktuma 
da je obrazovanje proces unutar kojeg se prenose bazične vrednosti, naravno, 
saobrazne ciljevima društvenog razvoja. Kakvo je naše školsko obrazovanje? Moramo 
priznati da naša škola živi pod tehnokratskim normama. Još uvek su količina znanja i 
kvalitet reprodukcije kriterijumi za ocenu učenika, a tek negde na zadnjem planu stoji 
vaspitanje duše i tela mladog čoveka, njegovih moralnih, estetskih i duhovnih potreba. 
Možemo zaključiti da domaća škola predstavlja prostor ograničavajućeg razvoja, te je 
neophodna njena strukturalna transformacija koja neće biti prosta zamena postojećeg 
prtljaga činjenica novim paketom informacija, već bi trebalo da predstavlja kvalitativni 
iskorak iz tradicionalne škole u školu dijaloga kultura, realizovanih u susretima sa 
različitim vrstama informacija i komunikacija. Takva uloga pretpostavlja da pojedinac 
unutar savremenog obrazovnog procesa dođe u dodir s načinima saznavanja i 
delovanja, koji mu omogućuju ne samo da razvija životne aktivnosti, već i da neguje 
sopstveno dostojanstvo, kao i da jača društvenu odgovornost na taj način što će 
oplemeniti ličnost. Reč je, dakle, o promeni tipa obrazovne produkcije koja bi na planu 
nastavnih predmeta i sadržaja bila obogaćena religijskim, pa čak i religioznim znanjem. 
Značaj ovog obrazovanja ne treba da se poistoveti s proširenjem obima opštekulturnih 
informacija koje učenik treba da usvoji, već bi ga trebalo razumeti kao put razvoja 
prave duhovnosti, put koji omogućava da se pronikne u svetinju moralnog oblika homo 
moralisa, čoveka humanog, blagorodnog, koji teži da čini dobro i ume to da čini. 
Krajnji cilj ovog tipa obrazovanja jeste ličnost. Problem razvoja ličnosti je problem čije 
bi delotvorno rešenje pokazalo da obrazovanje i religija rade na istom cilju, a to je 
jačanje ličnosti. U tom smislu ne bi trebalo insistirati na tome koji je od ovih agenasa 
jačanja ličnosti više važan ili praktikovati odeljivanje polja delovanja. Naprotiv, to je 
jedinstveno polje delovanja. Obrazovanje koje će dati smisao u vremenu besmisla, 
nesumnjivo mora sadržati elemente religijskog i religioznog obrazovanja. U tom smislu 
novi duh razvoja srpskog društva u rešavanju problema koji se odnose na praksu 
                                                 
* Učiteljski fakultet, Jagodina. 

119 



obrazovanja mora da proširi sadašnje ograničeno znanje o ulozi religija i crkava u 
istočnoj Evropi, odnosno na našem prostoru, naročito posle sloma prethodne ideološke 
imperije, kao i da ozbiljno razmotri način na koji religijska motivisanost može da bude 
dinamičan moto za ljude budućnosti. 

 
 

Dragan Dragojlović 
 
Ne sporeći potrebu da veronauka postane deo obrazovanja i vaspitanja ukazujem 

i na, ne manje važno, pitanje kakav bi trebalo da bude verski učitelj? Ko će ih birati i 
na osnovu kojih principa i kriterijuma? Nijedno versko učenje nema loših poruka. 
Svako versko učenje može da vaspita, obrazuje, uči ljubavi kako prema svojima, tako i 
prema drugima. Međutim, šta se uprkos verskim poukama i načelima dešavalo kroz 
istoriju?  Zašto još uvek nismo uspeli da stvorimo moralne ličnosti i vrednosti? Imali 
smo veronauku u školama pre Drugog svetskog rata, ali nas tragedija, mržnja i rat nisu 
mimoišli. U čemu je problem? Bilo je reči da bi trebalo kazniti svakoga ko je kriv, ali 
ko treba da odgovara i pred kim? Ko izneverava verska učenja i Boga? Pred kojim 
zakonom, zemaljskim ili Božijim? Ne bih rekao da su samo agnostici i sekularisti 
nadležni po pitanju veronauke. Poznajem i verujuće ljude koji se plaše produbljivanja 
razlika. Kad čitate svaku svetu knjigu, nigde nema te mržnje i netolerancije. Šta se 
događa na kratkom putu od te svete knjige do živog čoveka? 

Između ostalog i zbog toga je važno ko će biti verski učitelj! Hoće li učiti svoju 
versku zajednicu da poštuje i uvažava druge? Ne treba velika mudrost pa da shvatimo 
zašto moramo negovati duh tolerancije i da se vaspitavamo shvatajući da nas je isti Bog 
dao i da moramo zajedno živeti. Dakle, nije problem u veronauci i saznavanju, već u 
vaspitavanju, odnosno u tome na koji način se prenose verske pouke. Mislim da je to 
veoma važno pitanje. Ne možemo reći da je neko moralan i vaspitan samim tim što je 
rođen takav ili što pripada nekoj veri ili naciji. Tvorac je dao čoveka takvog kakav 
jeste. Bilo bi najlakše preko religije učiniti ga boljim. Ako ga religija uči dobru − 
naučiće ga, ali ako ga u ime Tvorca uči mržnji, razlikama, netoleranciji − pravi od 
njega ubicu.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

120 



Želimir Popov∗
 

U našim osnovnim i srednjim školama uvedena su dva nova predmeta − 
građansko vaspitanje i verska nastava. Svaki predmet u školi ima svoju funkciju, svoju 
svrhu i cilj. Nije sporno da postoji razlika između verske nastave i religijskog 
vaspitanja, ali to mnogim nastavnicima u školama nije jasno. Dakle, koja je funkcija 
verske nastave, a koja religijskog vaspitanja u savremenoj školi? Zbog čega se crkva 
žestoko borila da to bude baš verska nastava, a ne religijsko vaspitanje? Ovo 
potkrepljujem time što su pre neki dan verske zajednice uradile primedbe na Zakon o 
osnovnoj školi i ponudile svoje rešenje. Kad pogledate kako su definisani ciljevi verske 
nastave, prosto vidite da crkva u ovom momentu nastoji da promeni koncepciju škole. 
Ne slažem se s time da neosporne naučne činjenice, kakva je teorija evolucije, treba da 
proteramo iz bilo koje škole u svetu.  

Pitam koje su funkcije ova dva predmeta? Pitam sveštenike i ljude bliske 
crkvama, koje su mane religijskog obrazovanja? Pre dve nedelje, na jednoj velikoj 
konferenciji Ujedinjenih nacija, posvećenoj pitanjima obrazovanja, zaključeno je da je 
koncept verske nastave anahron. Ono što preporučuju Ujedinjene nacije jeste religijsko 
obrazovanje, a ne verska nastava. Zašto moramo da pređemo put koji su prešle 
nerazvijene, vanevropske zemlje? 

 Kao profesionalac, kao neko ko predaje pedagogiju i zna šta je škola, plašim se 
onoga što može da usledi. Poznate su mi nejasnoće oko pojmova vaspitanja i 
obrazovanja i verovatno se nikada oko njih nećemo složiti. Postoji jedna sjajna 
definicija vaspitanja nastala u krilu analitičke pedagogije u Nemačkoj koja kaže: 
„Vaspitanje je delovanje putem kojeg drugi ljudi pokušavaju da na jedan trajan način 
promene psihičku dispoziciju drugih ljudi do kojih drže da su vredne“. U ovom 
kontekstu možemo da se pitamo koje će dispozicije učenika, kako i u kom pravcu 
veroučitelji menjati? Koje se dispozicije menjaju kroz versku nastavu, a koje 
dispozicije bi menjalo religijsko vaspitanje? Vera i crkva nisu isto.  

Čitao sam španski udžbenik „Istorija kulture i crkve” koji je obavezan za 
odgovarajući predmet za sve učenike u srednjim školama. Iz ovog udžbenika učenici se 
poučavaju o istoriji vere i istoriji crkve, ali i primerima, kako je crkva zloupotrebila 
veru koju propoveda. To su radile i crkve na našem prostoru.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
∗ Pomoćnik ministra, zadužen za osnovno obrazovanje u Ministarstvu prosvete i sporta vlade 
Republike Srbije. 

121 



Milan Vukomanović 
 
Nastojeći da kao profesor jednog religiološkog predmeta na Filozofskom 

fakultetu, iskustvom i zapažanjima, doprinesem unapređivanju obrazovanja u 
multikonfesionalnom društvu, došao sam do zaključka da u programu verskih 
zajednica nisu zastupljeni sadržaji koji se tiču drugih verskih zajednica. Nameće se 
logično pitanje: „Šta se kvalitativno novo dobija time što se jedan model koji postoji 
pri religijskim zajednicama i koji je praktikovan godinama uvede u javnu sferu, 
odnosno u prostor javne škole?” Sva ova znanja su se sticala  pri verskim zajednicama.  

Drugo pitanje koje želim da postavim u vezi s tim jesu sadržaji o drugim 
aspektima religije u predmetima istorije, geografije, književnosti, filozofije, 
sociologije… Dakle, kakvo će mesto u reformi obrazovanja imati religija, pogotovo u 
društveno -humanističkim naukama u kojima je religija nezaobilazni elemenat sticanja 
znanja o drugim kulturama i o drugim tradicijama.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

122 



Biljana Stojanović∗
 
Radim u Republičkom ministarstvu prosvete i sporta u Odeljenju za plan i 

program osnovnog i srednjeg obrazovanja i tokom septembra sam bila uključena u rad 
u vezi sa programom verske nastave. Na sastanku, kojem su, pored ostalih, u ime 
Komisije Ministarstva prosvete za versku nastavu, prisustvovali i velečasni Andrija 
Kopilović i profesor Tadej Vojinović razmatrani su programi verske nastave svih 
sedam verskih zajednica. Moje kolege, savetnici za razne predmete, smatrali su da nije 
dobro što u programima verskih zajednica ne postoji određeni broj nastavnih jedinica 
posvećenih drugim verskim zajednicama. Predstavnici Komisije Ministarstva prosvete 
za versku nastavu prihvatili su ovo mišljenje i dogovoreno je da od ukupnog godišnjeg 
fonda četiri časa budu posvećeni drugim verskim zajednicama. Postignuti dogovor 
potvrđen je u Subotici, međutim, zbog kratkog vremenskog roka to se u ovom trenutku 
ne nalazi u nastavnim programima. Rečeno je da će se veroučiteljima preporučiti da ne 
čekaju odluku Ministarstva, već da se dogovora pridržavaju. Ovi sadržaji bi trebalo da 
važe samo za ovu školsko godinu, a već sledeće bi ih trebalo menjati jer,  po mom 
mišljenju, nisu valjani. Od 35 časova godišnjeg fonda verske nastave, više od 25 je 
posvećeno obradi novih sadržaja, a preostali  za obnavljanje i utvrđivanje obrađenog. 
Verovatno će doći i do smanjenja broja nastavnih jedinica kako bi veći broj časova 
protekao u razgovoru s učenicima. 

Drugo pitanje koje smo razmatrali odnosilo se na mesto religije u sadržajima 
drugih predmeta: istorije i geografije, na primer. Što se tiče sadržaja istorije − religije 
su tu našle svoje mesto, ali na koji način? Kada se izučava istorija Starog veka, u 
osnovnoj školi se, uglavnom, uče prehrišćanske religije, a u gimnazijama se nešto više 
pažnje posvećuje i dalekoistočnim religijama. U osnovnoj školi one se samo spominju, 
izostaje produdubljivanje znanja. Hrišćanstvo se uči informativno, površno. Olako se 
prelazi preko važnih događaja iz istorije hrišćanstva. Na primer, o Raskolu iz 1455. 
godine pominje se da se crkva podelila na istočni i zapadni deo, a izostaju objašnjenja o 
tome koje su razlike, a koje sličnosti između nastalih crkvi. Istorija srednjeg veka ne 
može biti izučavana bez istorije crkve. Prosto, crkva je toliko prisutna u istoriji 
srednjeg veka. Kasnije se istorija crkve sve manje i manje spominje. Kada se uči o 
Arabljanima, opet se, informativno, spominje i islam. Ali u programima istorije 
pominju se i verski ratovi, dakle ratovi koje je inicirala crkva i njima je posvećeno 
mnogo više pažnje i sadržaja.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
∗ Ministarstvo prosvete i sporta vlade Republike Srbije. 

123 



Jovan Živković 
 
Želim da ukažem na pojave netolerentnog ponašanja koje ispoljavaju pojedinci i 

institucije koji bi trebalo da doprinesu izgradnji poverenja. Ovo se odnosi i na način na 
koji je veronauka uvedena u škole. Naime, 24. oktobra 2000. godine u „Danasu” je 
objavljena kratka informacija o tome da su se srpski patrijarh Pavle i predsednik SR 
Jugoslavije gospodin Vojislav Koštunica dogovorili o uvođenju veronauke u škole. Ne 
znam da li su vest prenele i druge novine. O ovom problemu je diskutovano post 
festum. 

 U istom smislu je i izjava vladike niškog Irineja, objavljena 11. oktobra 2000. 
godine  u „Narodnim novinama”: „Veronauka nije potrebna samo crkvi, nego i društvu 
u celini. O potrebi verskog vaspitanja i obrazovanja u školama predstavnici Svetog 
sinoda SPC vode razgovore sa najvišim predstavnicima vlasti.” 

Deca se sada po prvi put sreću s veronaukom kao moralnim obrazovanjem, koje 
je, nažalost, potpuno odsutno ne samo u školama, već i u porodicama. Opet smo došli 
do tanke distinkcije između vaspitanja i obrazovanja, ali i do pitanja odnosa između 
religijskog i savremenog sveta. U tom kontekstu nameće se pitanje razumevanja 
moralnog učenja i dilema: ukoliko svi delujemo iz ugla dobrog uma, umskog stvaranja 
sveta koji je načinio Bog, onda je ono otelotvorenje jednog umnog koncepta. S druge 
strane gledano poznat nam je i drugi pristup koji svet razume iz ugla skepse, što 
isključuje religijsko razumevanje sveta. 

 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

124 



Refik Šećibović 
 
U smislu diskusije gospodina Dragojlovića14 skrenuo bih pažnju na to da kada 

uvodimo bilo kakav novi predmet, a religijske nauke nisu bilo kakav predmet, u bilo 
koju obrazovnu instituciju i na bilo kom nivou, potreban je određeni vremenski period 
da pripremimo nastavnike. Uvođenje u nastavu predmeta koji zahteva ozbiljnu pažnju 
podrazumeva i ozbiljnu pripremu.  

Odkada je ishitreno veronauka uvedena u škole, suočeni smo s problemom šta sa 
decom? Da li ih prepustiti stihiji ili pokušati u saradnji s verskim zajednicama, 
ministarstvima prosvete i vera osmisliti nastavu tako da zadovoljimo potrebe dece i 
društva za moralnim, tolerantnim obrazovanjem. Priprema nastavnika koji će raditi u 
sistemu obrazovanja nije ista kao i priprema veroučitelja koji poučavaju pri crkvama. 
Uvođenje veronauke u javno obrazovanje sadrži više nepoznanica nego versko 
obrazovanje pri hramovima. Ukoliko se bez pripreme uvede veronauka u javne škole, 
štetu mogu da pretrpe same verske zajednice.  

Problem je i u tome što veronauku postepeno uvodimo od prvog razreda osnovne 
i srednje škole, tako da će se učenici trećeg ili četvrtog razreda tek u srednjoj školi 
susresti s osnovama predmeta. To dovodi u pitanje izbornost kao jedan od elemenata 
pripreme za nastavu. 

U evropskim zemljama se različito gleda na nastavu veronauke i zastupljeno je 
nekoliko koncepcija verske pouke. Najlogičnije je bilo da smo probali nekoliko 
legitimnih varijanti, kako bi utvrdili koji vid nama najviše odgovara. Međutim, 
rešavanje svakog od ovih problema podrazumeva da veroučitelji moraju biti dobro 
pripremljeni ne samo za izvođenje nastave, već i za uslove u kojima se ova odvija. 
Predavao sam i u osnovnoj i u srednjoj školi. Kada bih se vratio u srednju školu,, 
morao bih da menjam način predavanja. Sadašnje generacije su mnogo zahtevnije i 
naročito naglašavam, nestrpljivije. Sve ovo govori u prilog tome da je trebalo više 
vremena za pripremu veroučitelja. Činjenica je da je taj proces u drugim zemljama 
trajao mnogo duže i da je postepeno sazrevao. Verovatno će se i kod nas menjati i 
prilagođavati određenim situacijama. Prilagođavanje podrazumeva i kreativnosti kako 
onih koji organizuju sistem obrazovanja, tako i verskih zajednica koje učestvuju u 
njemu.  

Kad govorim sa metodičkog stanovišta prisećam se misli vladike Nikolaja 
Velimirovića koji lepo kaže: „Teško je naučiti onoga koji je nenaučen već postao 
učitelj drugima”. Dakle, neophodno je da obrazujemo dobre veroučitelje. Tim pre što 
se srednjoškolska omladina za ovaj predmet opredeljivala kalkulišući hoće li imati 
predmet više ili manje. 

Najzad, školski sistem je samo deo procesa obrazovanja. On jeste naiširi i 
najmasovniji, ali postoji i veliki broj neformalnih vidova obrazovanja u kojima ne 
vidimo utemeljenu saradnju verskih zajednica. Velike su mogućnosti da upravo kroz taj 
sistem izgradimo korektivne mehanizme za školski sistem. Ono što se pokaže dobrim u 
neformalnom, možemo bez bojazni uključiti u školski, formalni sistem. U Srbiji u 
neformalnom sistemu su nevladine organizacije koje se bave paralelnim obrazovanjem. 
Verske organizacije su krenule da razgovaraju o školskom sistemu, ali trebalo bi 
paralelno razgovarati i o neformalnim oblicima saradnje.  
                                                 
14  Diskusija na str. 168. 

125 



Episkop Lavrentije 
 
Verske zajednice ne traže uvođenje nego povratak veronauke u škole, koja je u 

nastavi nasilno ukinuta pre šezdeset godina. Kad je ukinuta veronauka, a uveden 
marksizam, niko nije pitao ni decu ni roditelje da li to žele. Verske zajednice s punim 
pravom traže da im se vrati sve, uključujući i imovinu, što je nasilno oduzeto. 

Priprema veroučitelja je relativan pojam. Najveći besednik u istoriji hrišćanske 
crkve Jovan Zlatousti je bežao od čina, nije hteo da ga primi, smatrao se nedostojnim. 
Naši veroučitelji su ponikli iz naroda. Kakav narod, takvi mu i popovi, takvi mu i 
oficiri, vojska, takvi mu i učitelji i svi drugi. Prema tome, razumeće oni jedni druge. 
Kad bi čekali da se ispune svi idealni uslovi za početak veronauke, možda bi proteklo 
još nekoliko decenija. Primer organizovanja uspešne veronauke pokazala nam je 
Republika Srpska. Oni su, pre osam godina,  mnogo nespremniji prišli tome poslu i 
postigli su lepe rezultate. Ja sam imao prilike da službujem u Bosni, a i sada da prođem 
kroz Bosnu, pa sam zapazio da su deca  drugačija. Samo nekoliko godina posle 
pohađanja veronauke oni su kao cveće u livadi.  

Druga tema na koju me je podstakla ova diskusija jeste razlika između 
obrazovanja i vaspitanja. Po religioznom učenju, čovek se razlikuje od ostalih 
beslovesnih bića po tome što ima um, volju i osećanja. To su tri svojstva koja bi čovek 
trebalo podjednako da razvija. Ako jedno zanemari, a drugo forsira, neće postati  pravo 
biće. Slično instrumentu sa tri žice: ako hoćete da izvodite melodije − sve tri žice 
moraju biti podjednako zategnute. Ako je jedna opuštena, nećete ostvariti cilj. Ako 
neko razvije samo svoje umne, a ne i osećajne sposobnosti i zanemari volju, nije 
potpuno biće. Od njega nema koristi i vrlo je opasan po društvo. Razvio je um, ali ne i 
osećanja straha, ljubavi. Ako čovek razvije samo osećanje sposobnosti, plemenitost i 
slično, a nema razvijene umne sposobnosti da razmišlja, ni volje da radi, on je, kako se 
u narodu kaže, dobričina ali ne koristi nikome. Ako čovek razvije samo svoju volju, a 
ne i umne i osećajne sposobnosti, on je kao „budalina Tale”, udara gde hoće da bi svoju 
snagu istrošio. Čovek mora, dakle,  podjednako da razvija sva svojstva koja mu je Bog 
darovao kao posebnom biću.  

Uloga crkve, po mom mišljenju jeste da razvija osećajne sposobnosti, i 
plemenitost kod deteta. Škola puni mozak, roditelji ga hrane, a srce ostaje prazno. Kod 
nas je poslednjih decenija, poslednjih pola veka, srce bilo zanemareno. Nedostatak 
razvijanja plemenitosti kod dece nije niko uočio, niko se time nije bavio. Zato danas 
imamo toliko sebičnosti, a znamo da je srce izvor i plemenitih i neplemenitih osećanja. 
Ako se ne razvije pravilno, mnogo je opasnije nego razum. Zato je uloga crkve u tome 
da razvije plemenita osećanja kod dece. Šta nam vredi da pričamo o apostolima, o deset 
Božjih zapovesti, ako oni to ne primenjuju u životu. Onda od toga nema nikakve 
koristi. Učitelji bi trebalo da svojim primerom razviju kod dece plemenitost, ljubav − 
ljubav prema bližnjem, roditeljima, zajednici; da od deteta stvore čoveka. Najveća 
snaga koja od osobe može stvoriti čoveka jeste religija. Drugačije se čovek ponaša ako 
je uveren da ga neke oči stalno prate i ako je svestan toga da će se ono što učini 
sakriveno od ljudi kad tad obelodaniti. To će ga odvratiti od mnogih nedela. Da nije 
bilo religije, bilo bi mnogo više zla. Najbolje sredstvo protiv moralne kvareži je 
religija, ne strah Božji nego ljubav, preporučljiva ljubav. Neću da učinim čoveku zlo 
zato što ga volim, a ne zato što ga se bojim. To treba razvijati kod ljudi.  

126 



Sve drugo, kao fraza − širiti mir − su teoretske floskule. Mir ne možemo 
nametnuti ni Dejtonskim sporazumom, ni ediktima, ničim, dok čovek ne stekne mir u 
svojoj duši i svome srcu. Mir je kao tiha voda, kad se u nju baci kamenčić, onda počnu  
da se stvaraju i šire koncentrični kružići. Ne možete nekome dati nešto što nema. Cilj je 
i zadatak verskih zajednica da razviju plemenita osećanja kod dece. U šta će to biti 
svrstano,  pod obrazovanje ili vaspitanje ili etiku, nije važno. Na sramotu nam je što u 
školama nismo poučavali decu etici − pravilnom ponašanju, ljubavi, plemenitosti. To je 
bilo dugo zanemarivano i oseća  se praznina u društvu, jer potrebno je mnogo truda i 
vremena da to kod dece probudimo  i vratimo ih na nivo koji od njih Bog očekuje.  

 
Želimir Popov  

 
Ne mogu da se saglasim s vladikom Lavrentijem da je pitanje pripreme 

veroučitelja relativno pitanje. To je dezavuisanje poziva nastavnika. To nije 
misionarenje u školi. Zašto sve ostale predmete predaju nastavnici sa završenim 
fakultetima, a veronauku priučeni? To ne može tako. Oni moraju da budu pripremljeni 
za rad s decom od 7 godina. Dakle, kao što se učitelji 4 godine pripremaju za rad s 
decom od 7 godina, isto tako i veroučitelj mora da se pripremi da sadržaj predaje 
kompetentno.  
 
Vladika Lavrentije  

 
U crkvi su te pripreme, Bogu hvala, izvršene. Pre sedam godina osnovan je 

institut pri Bogoslovskom fakultetu na kojem je nekoliko stotina djevojaka i mladića 
pripremano za versku nastavu. Moram da vam se ispovedim. Već dvadeset godina, sa 
zasedanja svakog Arhijerejskog sabora, upućujemo apel nadležnim vlastima da dozole 
povratak veronauke u škole. Sreća da nam tada to nisu odoborili, jer zaista nismo bili 
spremni da organizujemo nastavu. Posle bi izauvek izgubili pravo da to tražimo. Bogu 
hvala, pripremali smo se i pripremamo se i nadamo se da imamo kadar. Mi smo svesni 
da nastavnici u srednjim školama moraju da imaju višu školsku spremu, a nastavnici u 
nižim školama srednju, što odgovara zvanjima  sveštenika, svršenih teologa ili 
bogoslova. Relativan je pojam o tome, i među nastavnicima ima boljih i gorih, u 
svakom predmetu, pa i u veronauci. Teško je nekoga idealisati.  
 
Želimir Popov  

 
Ima boljih i gorih nastavnika, u svakom slučaju, ali oni koji rade u školama su 

kompetentni. Imaju završen fakultet ili odgovarajuću stručnu spremu. Imamo čoveka 
koji, recimo, nema završenu srednju školu, ali je verujući, peva u crkvenom horu i 
dozvolili smo mu da predaje veronauku, zato što nemamo dovoljno veroučitelja. Crkva 
nije izašla spremna. U Srbiji ima 1.356 osnovnih škola sa 4.500 školskih objekata u 
kojima su smeštena deca prvog razreda. Ljudima iz crkve i Ministarstva vera prosto ne 
sme-te ništa da kažete. Ako im kažete šta moraju da nauče, kako da se pripreme, vi 
onda niste u pravu. Kao da Ministarstvo prosvete ne vodi računa o prosveti i 
prosvećivanju. Mi moramo da vodimo računa o kvalitetu veroučitelja. Ministarstva 
vera i crkava vero-vatno vode računa o kvalitetu sveštenika i onih koji rade u školama 

127 



pri crkvama, a mi moramo da vodimo računa o kvalitetu veroučitelja koji će raditi u 
školama. Škola nije isto što i crkva. 

 
 

Božidar Jakšić 
 
Naš sistem obrazovanja je takav da bi ga trebalo temeljno pretresti. Ne bi trebalo 

problem vjeronauke svesti na predmet vjeronauke. Pitanje je daleko šire i po mom 
mišljenju ozbiljnije. Navešću vam primjer. U udžbeniku matematike za osnovne škole 
koji je važio između 1992. i 1999. godine bio je zadatak o procentnom računu u kome 
se kaže: „Mujo je Sulji prodao prase od 14 kilograma. Kada se prase ispeče, koliko je 
pečenja ostalo za slavlje?” Znate, to je zaista nečuvena svinjarija. Ja drugu riječ 
nemam. I dok ne budemo pretresli sistem obrazovanja, da se nijedna takva stvar ne 
smije desiti, da ti koji su napisali taj udžbenik i ti koji su ga odobrili nikad više ne rade 
u prosvjeti, mi nećemo imati ni kvalitetnu nastavu vjeronauke. Ne zaboravite, u Srbiji 
nije vjeronauka pravoslavna, nego pripada i svim drugim konfesionalnim zajednicama.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

128 



Župnik Jakob Pfeipfer 
 
Razumem da nastavnik u školi mora biti stručan za obavljanje tog posla. 

Momenat koji je episkop Lavrentije izneo, mi vernici drugačije osećamo i zato ne 
mislimo da je potrebna stroga stručna sprema za veronauk. Mi radimo to iz uvjerenja i 
računamo na nadnaravnu milost Božju koja će nadopuniti nešto što teoretski ne mogu 
da izvedem na način kako zakon propisuje. (Međutim, predavajući dati dušu). Mislim 
da je riječ o nerazumijevanju, tu smo mi verujući u prednosti, jer računamo na 
blagodarnost Božju.  

Podelimo moje iskustvo sa časa vjeronauke u prvom razredu osnovne škole u 
Apatinu, u odeljenju koje, uglavnom, pohađaju Romi. Otac  Dragan i ja smo zajedno 
ušli u tu školu. Pomolili smo se zajedno,  pričali s djecom. Dali smo im da crtaju. Da bi 
shvatili da Bog otac ima oca kod kuće, zadali smo im da crtaju porodicu. Kada smo ušli 
u zbornicu dočekale su nas učiteljice koje se nisu mogle načuditi kako su deca bila 
disciplinovana. Rekoh im: „Trebali ste nas pre zvat!” 

Budemo li čekali idealno, kao što je rekao episkop Lavrentije, pitanje je, kada 
ćemo početi sa nastavom vjeronauke. Ja se moram truditi da bude što bolje, što lepše, 
ali moram iskoristiti onaj momenat koji imam. Mi službenici crkve šta god da radimo, 
radimo na slavu Božju.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

129 



Nadbiskup Stanislav Hočevar 
 
Cjeloga života radim sa mladima i znam šta znači i to i vjerska nastava. Reč je o 

veoma kompleksnom pitanju. Svi pedagozi kažu da je to područje ars arcium, umjeće 
svih umjeća. Baš zbog toga vredi o tome promišljati i govoriti. U tom smislu važno je 
da razlikujemo sadržaj vjerske nastave ili kateheze od metodologije. Svakako bi bilo 
dobro razgovarati o metodologiji, kako bi se što bolje pripremili.  

U postkomunističkim zemljama ili odmah dolaze pozitivne promene ili ih nema 
uopšte. Zato je dobro  da smo počeli sa promenama u vezi s nastavom vjeronauka. 
Sada je možemo usavršavati, perfekcionirati. Sve se menja, menjaju se vlade, ali 
ovakva delikatna pitanja ostaju uvijek vani. Ako je Njegova svetost razgovarala s 
predsednikom u vezi s uvođenjem vjeronauke, vjerojatno je to učinio poznavajući 
situaciju. Svakodnevno nam dolaze roditelji i mole za pomoć na pedagoškom području. 
Nitko nije prisiljen da prihvati vjeronauk. Ako patrijarh, ako katolički biskup vide da 
roditelji nešto žele, dužni su ih podržati. I država mora isto tako uvažavati princip 
supsidijarnosti. Država ne bi trebalo da roditeljima nameće modele kako će vaspitavati, 
nego da im pomaže. Trebalo bi uvažiti opasku Ministarstva za prosvetu da je temeljna 
priprema poželjna, ali ako država do sada nije omogućavala crkvama rad na tom polju, 
kako može preko noći zahtjevati da budu perfektne. Zato se u svim takvim situacijama 
govori o vremenu tranzicije. Znači, moglo bi se predvideti neko vreme, dve-tri godine, 
za odgovarajuću pripremu. Katolička crkva je i u najtežim vremenima imala vjeronauk 
i mislim da imamo potrebno iskustvo i znanje. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

130 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Peta sesija 

 
MEĐUSOBNI ODNOSI CRKAVA, ODNOSNO VERSKIH 
ZAJEDNICA I ZAŠTITA MALIH VERSKIH ZAJEDNICA 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

131 



 

132 



 
 
Dragoljub Đorđević∗
 

MEĐUSOBNI ODNOSI CRKAVA, ODNOSNO VERSKIH ZAJEDNICA I 
ZAŠTITA MALIH VERSKIH ZAJEDNICA 

 
„Manjine su kao mala deca koja su bespomoćna i zavise od roditeljske ljubavi da 
bi preživela. Manjine su bez zaštite u društvu i prepuštene su milosti religijskih 
većina. Ali, kad roditelji vole svoju decu, ona su blagoslovena njihovom 
dobrotom. Oni ih osposobljavaju da se razvijaju u dobre građane i da sami 
slobodno određuju svoju sudbinu. Društvo ima slične obaveze prema religijskim 
manjinama. Ja bih učinio kriminalno delo kad bih pokušao da nekog prisilim 
protiv njegove savesti. Samo Bog ima pravo da kontroliše nečiju savest, a ni On to 
neće da učini dok mu se ne dopusti. I On tako postupa zato što nas voli i poštuje. 
Ne može neko da prisiljava ako voli i poštuje. To se protivi jedno drugome”. 

 
Jovan Velimir Stivens 

 
Savremeno jugoslovensko društvo jeste religijski bogato, jer se u njemu 

prožimaju tri kulturna kruga: vizantijsko-pravoslavni, zapadno-evropski (katoličko-
protestantski) i otomansko-islamski. Stoga su, istorijski gledano, glavni izdanci ovih 
krugova − velike verske zajednice u nas (Srpska pravoslavna crkva /SPC/, 
Rimokatolička crkva /RKC/ i Islamska zajednica /IZ/) − višestruko odgovorni za 
regulaciju i stanje religijsko-crkvenog prostora. Oni mogu svojim ovozemaljskim 
poslanjem mnogo doprineti stabilizaciji novodemokratskih odnosa, jer znaju da nema 
društvene stabilnosti ni napretka bez harmonizovanja verskih odnosa u multietničkim i 
viševerskim zajednicama. Harmonizovanje religijskih odnosa u našem slučaju jeste 
bitno na dva nivoa: 1) na nivou međusobnih odnosa triju velikih verskih zajednica; i 2) 
na nivou njihovog odnosa prema tzv. malim verskim zajednicama. 

 
I 

1. Nivo međusobnih odnosa triju velikih verskih zajednica. Ovaj se nivo može 
raščlaniti, jer je tako u stvarnosti, na četiri podnivoa:  

1.1) na podnivo međusobnih odnosa u ekumenskim razmerama, tj. na učešće i 
ponašanje SPC, RKC i IZ, kao članica pravoslavnog, katoličkog i islamskog verskog 
sastava, u pokušaju da se na svetskom planu uspostave ekumenski odnosi, dijalog i 
tolerancija u skladu sa dosegnutim civilizacijskim tekovinama, najpre, među 
hrišćanskim konfesijama, a onda i između hrišćanstva i islama;  

1.2) na podnivo međusobnih odnosa, uže, na prostoru bivše Jugoslavije i, šire, 
Balkana, kada ekumenski odnosi, dijalog i tolerancija mogu „zalečiti rane” strašnog 
rata mržnje i nasilja i sprečiti nove rušilačke pohode;  

1.3) na podnivo međusobnih odnosa u današnjoj Jugoslaviji, dokle god ona 
postojala, kada ekumenski odnosi, dijalog i tolerancija jesu ili bi mogli biti, nema 
spora, važan zalog demokratizacije i izgradnje interkulturalnog društva; i  

                                                 
∗ Profesor na Mašinskom fakultetu u Nišu. 

133 



1.4) na podnivo međusobnih odnosa u lokalnoj zajednici − tamo gde i pulsira 
život i gde izistinski, u praksi, treba dokazati ekumenizam, dijalog i toleranciju, 
odnosno izvornost religije kao neizostavne kulturne činjenice. 

Kako je onda moguće praktično, ekumensko, dijaloško i tolerantno ponašanje u 
lokalnim zajednicama društva poput jugoslovenskog? Najpre je nužno da se stvori 
povoljan ambijentalni okvir na nivou globalnog društva. U tom pravcu bi država, idući 
prema civilnom režimu, izgradila čvrst laički model regulacije reigijskog kompleksa. S 
obzirom na to da se u Jugoslaviji, kao izrazito multikulturnom prostoru, susreću i 
prepliću tri civilizacijska kruga – vizantijsko-pravoslavni, otomansko-islamski i 
katoličko-protestantski − takav bi model bio najprimereniji. SPC bi svagda držala na 
pameti da u zemlji trećina stanovništva pripada otomansko-islamskoj i katoličko-
protestantskoj kulturnoj tradiciji, a da u nekolicini lokalnih zajednica, smeštenih na 
Kosovu, u Raškoj i Vojvodini, većinu čine muslimani, katolici i protestanti. Oni to nisu 
od juče i trenutno, već jesu odavno i trajno su nastanjeni. Srpska crkva, i na makro i na 
mikro planu društva, snosi punu odgovornost za koegzistenciju ljudi različitog 
kulturnog, nacionalnog i verskog porekla. Ali, s druge strane gledano, Islamska 
zajednica, Rimokatolička crkva i protestantske religijske organizacije uvek bi imale na 
umu da, kao manjinske, obitavaju u preovladavajućem pravoslavnom okruženju i da 
svojom aktivnošću ne narušavaju stolećima uspostavljanu konfesionalnu ravnotežu, te 
da je njihova odgovornost za suživot istovetna. Rečju, eklezije su međusobno suštinski 
upućene, pa će praktično ekumensko, dijaloško i tolerantno ponašanje ljudi zavisiti od 
samih verskih struktura.  

Ako se u pravoslavnih „reč ‘ekumenizam’ može primenjivati i na dijalog, 
saradnju sa drugim religijama, kao judejsko-mojsijevskom, islamom i drugima 
(Radomir Rakić)”, tada se, i striktno poštujući − jer je, naprosto, suprotno nedopustivo 
− dogmatski nalog da nema liturgijskog i molitvenog opštenja sa nepravoslavnima, 
otvaraju brojne šanse za praktičko ekumensko, dijaloško i tolerantno postupanje. Evo 
više primera i dva predloga: 

Ustanoviti Nacionalni savet crkava, odnosno verskih zajednica u SR Jugoslaviji. 
Takva institucija postoji u nizu zapadnih zemalja i vrši stvarno pozitivnu ulogu u 
međuverskim odnosima. Kod nas bi to mogla biti dobrovoljna organizacija, a članovi 
jedino one verske organizacije koja je službeno registrovana. U skladu sa osnivačkim 
aktom i preciznom procedurom, u duhu elementarne ravnopravnosti, članice bi na 
nivou visokih predstavnika diskutovale i predlagale rešenja za većinu problema i 
pitanja u međusobnim odnosima i u odnosu spram države. Recimo, skrivena i 
manifestna napetost između SPC i protestantskih sekti i denominacija, koja pokatkad 
dobija i neprilične srazmere, umesto da se razrešava na stranicama njihovih glasila i u 
svetovnim medijima, mogla bi biti predmet rasprave na Nacionalnom savetu crkava. 
Zar to zaista nije najbolje mesto gde bi u susretu „oči u oči” SPC iznela osnovane 
primedbe na agresivnu delatnost protestanata, a oni ukazali kako ih ona neprestano 
stigmatizira? 

Zamislimo samo kako bi takvo nešto bilo melem za odnose ljudi u lokalnim 
zajednicama. Ili, zar ne bi odlučna podrška Nacionalnog saveta crkava pravednim 
zahtevima SPC i RKC za povratak uzurpirane imovine od negdašnje komunističke 
vlasti bila plodotvornija od njihovog pojedinačnog vapaja – odnosno − isti bi efekat bio 
i sa lobiranjem za klasično uvođenje veronauke u školski sistem. Najzad, to je mesto 
odakle bi započeo dijalog sa Islamskom zajednicom i muslimanima. Nikakva zakonska 

134 



regulativa države, Savezna komisija za odnose sa verskim zajednicama i ministarstva 
vera u Srbiji i Crnoj Gori ne mogu zameniti Nacionalni savet crkava u SR Jugoslaviji. 

1.4) na podnivo međusobnih odnosa u lokalnoj zajednici − tamo gde i pulsira 
život i gde izistinski, u praksi, treba dokazati ekumenizam, dijalog i toleranciju, 
odnosno izvornost religije kao neizostavne kulturne činjenice. 

Ustanoviti neformalni Savet crkava na odgovarajućem nivou lokalnih zajednica 
(na Kosovu, u Vojvodini, Raškoj oblasti, gradu Beogradu, Nišu, Subotici...), koji bi 
prema potrebi i povremeno razrešavao iskrsle verske teškoće na terenu, tamo gde se 
zapravo i odvija izistinski religiozni život. Primera radi, zašto ne bi sve registrovane 
verske organizacije u Nišu zajedničkim saopštenjem osudile neprestano skrnavljavanje 
lokalne džamije, kulturnog spomenika pod zaštitom države nacionalističkim grafitima? 
Ili, što se u lokalno zajednici ne ujedine napori religijskih ustanova u haritativnoj 
delatnosti? Zar na promociji knjige, svejedno da li laičkog ili religioznog autora, o 
naciji, ratu, miru, dijalogu, toleranciji... ne mogu sedeti jedan uz drugog pravoslavni i 
rimokatolički sveštenik, protestantski propovednik i imam? Gde su vrli religijski 
poslenici u čestim dijaloškim emisijama na sve brojnijim lokalnim televizijama? Nema 
ih skupa ni na značajnim lokalnim manifestacijama! A kako bi to blagotvorno delovalo 
u lokalnim sredinama − u selu, kvartu, gradu, okrugu − na međusobne odnose ljudi 
različitog verskog, nacionalnog i kulturnog identiteta. To bi bio jedan od važnijih 
puteva sprečavanja „da se, iz ko zna kojih, najčešće iracionalnih, razloga trve i mrze 
pravoslavac i katolik, hrišćanin i musliman, premda stolećima žive na istoj teritoriji, u 
susedstvu i izmešani ”. 

Očito je moguće, a nadasve poželjno, praktično ekumensko, dijaloško i 
tolerantno ponašanje religijskih struktura na makro i mikro društvenom nivou. U igri su 
oni segmenti takvog činjenja koji ne narušavaju dogmatsku i kanonsku samosvojnosti 
svake od religijskih organizacija. To su aspekti ovostranog poslanja verskih zajednica 
koji se tiču svakodnevnog života ljudi i koji su, usled toga, podložni sociologizaciji. 
Ako se dela prema pravoslavnoj maksimi – „Ljubav svakome, veru i Crkvu samo 
onima koji je hoće, neokrnjenu!”− onda nema opasnosti za ikoju crkvu da će biti 
gubitnik zbog praktičnog ekumenskog i dijaloškog svedočenja, na napred skiciran 
način. To bi sve zajedno skupljeno doprinelo tome da tolerancija bude životni princip 
među ljudima različitog verskog, nacionalnog i kulturnog habitusa, da − podstaknuta 
od religija, konfesija i crkava − prožme čitavo jugoslovensko društvo. Zar vera, po 
definiciji, može imati plemenitiju ulogu od ove i nije li ona prirodan tok povraćaja 
starog sjaja? 

U tu svrhu, predlog o osnivanju Nacionalnog saveta crkava treba pažljivo 
razmotriti. Naziv takve institucije može se i izmeniti, ali suština bi trebalo da ostane 
ista. Mnogi će nas kritikovati za pokušaj uvođenja „protestantske novotarije”, ponukani 
lošim iskustvom pravoslavaca sa Svetskim savetom crkava.  

No, neće biti u pravu: ipak se radi o dvema organizacijama različitog karaktera. 
 

II 
2. Nivo odnosa velikih verskih zajednica prema malim verskim zajednicama. Za 

taj su nivo od značaja dva podnivoa:  
2.1) podnivo na kome SPC, RKC i IZ treba da budu inicijatori osnivanja 

Nacionalnog saveta crkava /verskih zajednica/ saveznog, republičkog i lokalnog ranga, 
jer bi njime u startu bili predupređeni brojni „nesporazumi” sa, naročito, starijim 

135 



protestantskim zajednicama – sektama i denominacijama – i novim religijskim 
pokretima /kultovima i novim sektama/, verskim manjinama uopšte; i  

2.2) podnivo koji zahteva da tri najveće religijske institucije, odustavši od 
ekskluzivizma i privilegija, zdušno podrže donošenje novog zakona o verskim 
zajednicama, koji bi trebalo da otkloni svaku vrstu diskriminacije i stigmatizacije vera 
manjina i manjinskih vera. (Jer, J. V. Stivens, „naše gore list”, divno zbori: „Manjine 
su kao mala deca koja su bespomoćna i zavise od roditeljske ljubavi da bi preživela. 
Manjine su bez zaštite u društvu i prepuštene su milosti religijskih većina”.) 

I prvi i drugi podnivo odnosa velikih verskih institucija prema malim verskim 
zajednicima, izostane li „dobra volja”, mogu završiti u religioznoj netoleranciji. To ću 
pokazati na primeru antikultnog pokreta.   

U sociologiji religije, ali i u bogoslovskim i inim disciplinama o sakralnom, puno 
je toga spornog povodom različnih oblika religioznih zajednica. Još je sporniji njihov 
tretman na javnoj sceni, posebno u sredstvima za masovno prenošenje poruka. Najviše 
nesporazuma ima oko novih sekti i kultova, tzv. novih religioznih pokreta, što ponekad 
završava u društvenim, političkim i, čak, međudržavnim sukobima. Tome doprinose i 
domicilne crkve koje redovno stigmatiziraju kultove, stare i nove sekte, proglašavajući 
ih satanističkim, totalitarističkim i destruktivnim kvazireligioznim pojavama. Nadođe i 
vreme, poput našeg, kada se organizovano i ciljano, slučajno i stihijski stvori jak 
antikultni i antisektarni pokret, stvar dovede u žižu interesovanja javnog mnjenja i 
otpočne bitka „sa svim i svačim”. „Ne trebeći žito od kukolja”, seje se šteta svuda i 
svakome – dobrano podgrevaju izlivi religiozne netolerancije. 

Prisutna je i neprilična pojmovna i terminološka zbrka. Čas se u javnom diskursu 
zbori o velikim (Islamskoj zajednici, Srpskoj pravoslavnoj i Rimokatoličkoj crkvi) i 
malim verskim zajednicama (Jehovinim svedocima, Hrišćanskoj adventističkoj i 
Hrišćanskoj baptističkoj crkvi...) – što je svakako neutralno imenovanje; čas se veli 
kako postoje narodne, istorijske (IZ, SPC i RKC) i nenarodne, neistorijske crkve (JS, 
HAC, HBC...) – kada se već zauzima vrednosni stav sa pripadajućim posledicama; 
ponekad se razlikuju stari (stare sekte) i novi religiozni pokreti (kultovi i nove sekte) − 
čime se delimice približava istini. Slično prethodnom primeru, i pojmovni haos – 
naročito u slučajevima kada se misli na polutajne kultove a javno prozivaju stare sekte 
– itekako potpaljuje religioznu netoleranciju. 

Rečju, pošto smo na prikladnijem mestu detaljnije diskutovali o klasičnoj 
sociološkoj tipologiji verskog organizovanja  (kult, sekta, denominacija i crkva), ovde 
će se u skici ukazati na opasnost po religioznu toleranciju u nas od zaživljavanja 
ekstremnog i necivilizovanog antikultnog pokreta. To činimo, kao uvek do sada, bez 
navijačkih strasti – anti- i prokultnih zasada – balansirano i, koliko je moguće, 
objektivno i kritički. 

Novi religiozni pokreti (nove sekte i kultovi), u poređenju sa sektama, starim i do 
nekoliko vekova, jesu „novi” jer se javljaju od početka pedesetih godina ovoga stoleća, 
izrazitije − od kraja šezdesetih u Americi. Delom su rezultat i demokratskih procesa u 
zapadnoj hemisferi: oni u svakom društvu pogoduju obnovi, razvoju i cvetanju religije 
i verskih zajednica. Naročito je tako, a što može biti mali paradoks, ako se 
demokratizacija izvodi na sekularnim osnovama. U civilnom i demokratskom, 
sekularnom i tržišnom društvu, postoje ustanovljena pravila ponašanja i svako je dužan 
da ih poštuje. Samo od svačije sposobnosti, prilagodljivosti,  truda i snalažljivosti 
zavisi uspeh. To je slučaj i sa religijama i verskim institucijama, tako da ne iznenađuje 

136 



konstatacija, koja je opšte mesto u naukama o religiji i možda protivna našem 
emocionalnom stavu da su sve religijske zajednice redom bačene na tržište, stvar su 
izbora, mogu biti izabrane, ali i ne moraju. Ide se od „religije sudbine” prema „religiji 
izbora”. (Podaci potvrđuju da se  Amerikanac tri puta u toku života  preveri ili promeni 
versku grupu). 

U tom pluralističkom grotlu je sve više mladih okrenuto novim religijskim 
oblicima okupljanja, pri čemu traže odgovore na savremene socijalno-psihološke 
upitnosti. Mlade duše, osetljive na bilo koju vrstu problema, pojedini novi religijski 
pokreti, tehnikom manipulacije − a posebno tzv. ispiranjem mozga − uvlače u sebe, 
programiraju i pretvaraju u poslušne „vojnike” kultova i novih sekti. Većina, vele 
sociolozi, postaje disfunkcionalna za užu i širu zajednicu i teško se „deprogramira” i 
reintegriše. Mnogo je i incidentnih, tragičnih događanja. Redovno se podseća  na 
masovno samoubistvo pripadnika kulta „Hram naroda” Džima Džonsa u Francuskoj 
Gvajani od pre dve i po decenije, na smrt sledbenika jednog drugog kulta u teksaškom 
mestašcetu Vejko od pre četiri-pet godina, na ono što se desilo u Švajcarskoj ili 
Kanadi, te na najnoviji pomor „kompjuterske” sekte u Kaliforniji, kao i na čuveno 
trovanje u podzemnoj železnici Tokija. Destruktivnost takvih verskih grupa, na zahtev 
šireg građanstva, a posebno roditelja, dovela je do formiranja snažnog antikultnog 
pokreta najpre u Americi, zatim i u ostalim zapadnim državama. U njemu dobrovoljno 
delaju i pružaju ekspertske usluge brojni predstavnici odgovarajućih profesija: 
psihijatri i psiholozi, sociolozi i socijalni radnici, pravnici i advokati, univerzitetski 
profesori i naučnici, političari i sveštenici… Oni ne samo da teorijski, odnosno jakom 
javnom kampanjom, demaskiraju nehumano i kriminalno postupanje određenih kultova 
i novih sekti, već i praktično rade na deprogramiranju ljudi koji su ih napustili i žele da 
se iznova uključe u „normalan” društveni i porodični život. Za takve nove religiozne 
pokrete se može odgovorno tvrditi da jesu opasnost i za pojedince i za zajednicu u 
celosti. Ali, ne lezi vraže, uz antikultni pokret, po definiciji i odmah, izrodi se prokultni 
pokret, koji po zapaženosti na javnoj sceni, snazi i uticaju često prevazilazi takmaca. 
Njegovo postojanje u demokratskim sistemima sasma je legitimno, tako da u njemu, 
nalik prvom primeru, učestvuje silina stručnjaka i moćnika svakojakog kova. 
(Uveravaju da nije anegdota: gospođa M. Olbrajt, državni sekretar američke 
administracije, prvo što je prozborila na aeorodromu prilikom upoznavanja sa 
gospodinom K. Kinkelom, nemačkim ministrom inostranih poslova, glasi nekako 
ovako:  „Šta Vi to u Nemačkoj radite sa Sajentološkom crkvom?”) 

Neki od novih religijskih pokreta su uhvatili korenje i kod nas, mada ne u toj 
meri kako nas zapljuskuju sredstva za masovno komuniciranje. Ona, osobito novine, 
radije se posvećuju incidentnim događajima i ekskluzivnim vestima, umesto da 
gromoglasnije podržavaju osnivanje antikultnog pokreta (dajući prostora i 
prokultnom). Malo je poznato da, izvesno vreme unazad, grupica entuzijasta - 
psihijatara, psihologa, politikologa, vojnih i policijskih stručnjaka, sveštenika i 
pravoslavnih publicista… −  uživajući blagoslov i pomoć Srpske pravoslavne crkve, 
svesrdno, organizovano i ciljano troši energiju zarad zaživljavanja antikultnog pokreta i 
pripadajućih institucija. Barem na manifestnom planu angažovanja joj se posrećilo, jer 
je za očekivati da će se po svoj prilici zakonomerno ispiliti prokultni val. 

Pošto kod nas misionarne tzv. destruktivne sekte − na primer, većina smatra da u 
tu družinu spadaju: Jehovini svedoci i satanistički kultovi − (kao Ordo templi orijentis), 
društvo je pozvano da deluje na tri opravdana načina: 1) donošenjem zakona o verskim 

137 



zajednicama i zasebnog podzakonskog akta, kojima bi se regulisalo područje 
kvazireligijskog ispoljavanja, tj. egzistencija okultnih, satanističkih, totalitarnih, 
destruktivnih i polutajnih grupa i udruženja, onih koji su bez ikakve religijske arome u 
civilizovanom poimanju reči „religija”, konačno odvojilo „žito od kukolja”, versko 
organizovanje od kvazi i protoreligijskog; 2) pružanjem povoljnog ambijentalnog 
okvira za procvat kultivisanog antikultnog pokreta, ne sprečavajući ni prokultni; i 3) 
ustanovljavanjem humanih institucija za reintegraciju povratnika i odbeglih iz gore 
žigosanih (kvazi) religioznih pokreta, poštujući slobodu savesti i ličnu odluku svakog 
punoletnog građanina na polju vere. 

Pošto kod nas nije zakonskim propisima pokriven religijsko-crkveni kompleks, i 
pošto izostaje povoljna klima za pojavu i razvoj kultivisanih anti i prokultnih pokreta, 
te nema ni spomena o zasnivanju humanih institucija za reintegraciju pod državnom 
kontrolom, egzistira i „kolo vodi” primitivan antikultni pokret koji imenujemo 
sintagmom „antikultni pokret u srpskoj varijanti”. Njegovu prirodu, obim i intenzitet 
ponajbolje odslikavaju novinski članci i naslovi, reakcije i pisma žigosanih, pa bi 
sociološko mudrovanje samo zasmetalo i odstranilo izvornost dokumentarnog 
materijala. Njegovih se promotora polagano ali sigurno odriče i Srpska pravoslavna 
crkva. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

138 



 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

DISKUSIJA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

139 



 

140 



Karolj Bereš ∗

 
U vezi sa saradnjom „velikih” i „malih” crkava ukazao bih na grešku koja se čini 

kada se ističe dobra saradnja između Rimokatoličke crkve, Pravoslavne crkve i 
Islamske zajednice. Pogotovo bi trebalo biti uzdržan sa pohvalama u slučajevima kada 
se saradnja svede na susrete i izjave poglavara ovih crkava.  

Kao što znamo, u proteklih deset godina, tokom tragedija na prostorima bivše 
Jugoslavije, čelnici su se sretali i dogovarali o tome da bi trebalo ljudski da se 
ponašamo, da bi trebalo podupirati mir i osuđivali nasilje. Ako, međutim, izdvojimo 
ovu saradnju na „najvišem” nivou, među nižim sveštenstvom, osim časnih izuzetaka, 
retko je možemo zapaziti. Možda samo na lokalnom nivou gde verski službenici 
privatno održavaju dobre odnose. U većini slučajeva te saradnje nema.  

Uprkos tome, naveo bih jedan pozitivan primer. U Novom Sadu, od leta 1993. 
godine, za vreme ratova u Bosni i Hrvatskoj, jednom nedeljno održavali smo molitve 
za mir. U molitvama su učestvovali vernici iz raznih crkava: Rimokatoličke, 
Grkokatoličke, Pravoslavne, Reformatske, Evangeličko-luteranske, Metodističke, 
Baptističke, Anglikanske, Islamske i Jevrejske verske zajednice. Molitva je održavana, 
svake srede uvek u drugoj bogomolji. Kako Islamska zajednica ima neveliku molitvenu 
salu, reformatski sveštenik je ustupio imamu svoju bogomolju. Tom prilikom prvi je 
govorio predstavnik Jevrejske zajednice, gospodin Šosberger koji je rekao da u svetu 
nema puno prilika da predstavnik Jevrejske zajednice govori kao gost imama u 
protestantskoj bogomolji.  

Iako ovakvi primeri lepe saradnje postoje, i trebalo bi ih što češće isticati, vraćam 
se problemima o kojima sam govorio na početku. Poznato je da je Ekumenski savet u 
Srbiji osnovan sredinom 60-ih godina i tadašnji sekretar Saveta mi je pričao o tome da 
uspešan rad organizacije počiva na saradnji sa Socijalističkim savezom radnog naroda. 
Danas, nažalost, sa sličnim odgovarajućim institucijama nema čak ni formalne 
saradnje. Primera radi, svaka humanitarna organizacija mora da plati carinu i porez na 
pomoć koju dobija iz inostranstva ili da je kupuje u zemlji sredstvima primljenim od 
donatora isključivo za humanitarnu delatnost. Ako bi neka od organizacija pri verskoj 
zajednici zatražila od Ministarstva finansija da izmeni neku od svojih odluka, 
verovatno u tome ne bi uspela. Možda bi se rešenje pronašlo ukoliko bi humanitarne 
organizacije koje rade pri crkvi zajednički uputile zatev nadležnom upravnom organu, 
ali, nažalost, takva inicijativa ne postoji, jer službenici u tim organizacijama nemaju 
podršku svojih hijerarhija. Ukoliko bi se obnovio rad organizacije kakav je Ekumenski 
savet, koja bi imala svoj sekretarijat i zaposlene službenike, stvorila bi se mogućnost da 
se svakodnevno rešavaju ovakvi i drugi problemi s kojima se susrećemo.  

 
 
 
 
 
 
 

 
                                                 
∗ Sveštenik Reformatorske crkve i aktivista Ekumenske humanitarne organizacije. 

141 



Marijana Ajzenkol∗
 
Međureligijski centar nezvanično postoji pet godina. Okupljamo se na inicijativu 

i pod blagoslovom vladike Lavrentija. Diskutujemo o različitim temama, kako bi se 
bolje upoznali, jer je neznanje uzrokovalo mnoge nedaće na našim prostorima. Naš 
osnovni cilj je da živimo normalno, da se upoznamo da bi živeli normalno, da bi mogli 
da se više volimo i pomažemo jedni drugima, da budemo bolji u svojoj veri. Ono što 
smo uradili za ovih pet godina ostvarilo se kroz česte susrete. Imali smo i radnu akciju 
kod oca Jakoba, gde smo farbali ogradu oko crkve, a nakon propovedi za oltarom su 
govorili predstavnik pravoslavne veroispovesti, adventista i imam. Organizovaćemo i 
fudbalsku utakmicu između međureligijskog i lokalnog tima. Vladika Lavrentija je 
priredio nekoliko susreta u manastiru Soko. Ove godine je iz Šabačko valjevske 
eparhije bilo oko 170 učesnika koji su diskutovali na temu veronauke. Bili su to 
direktori škola, i ljudi koji će predavati i na bilo koji način biti uključeni u veronauku.  

Način na koji radimo i dinamika kojom ostvarujemo naše ciljeve su prilagođeni 
ljudima koji su angažovani u Centru, njihovim običajima, svetkovinama, potrebama. 
Kad se sve to uklopi, mislim da ne idemo unazad. Ne idemo brzo napred, ali ipak, za 
pet godina izdali smo Međureligijski zbornik, sad su drugi odnosno treći broj u 
pripremi. Svakog meseca imamo susret u Katoličkoj crkvi. To što radimo nisu  
konferencije, seminari, simpozijumi, već susreti verujućih ljudi. Sve radimo kako bi se 
ljudi susretali, družili i jednostavnije prebrodili ono što je na njihovom putu. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
∗ Predsednica Međureligijskog centra. 

142 



Lazar Stojšić 
 

S aspekta evanđeoskih hrišćana veoma je važno shvatiti da zajednica među 
crkvama i ostalim verskim zajednicama zavisi prvenstveno od naše zajednice s Bogom. 
Ako smo u dobroj zajednici s Bogom, u vertikalnoj liniji, onda će i horizontalna linija 
biti veoma dobra. Kao verni hrišćanin mislim da sve zavisi od onoga što je gospod 
Hristos rekao: „Da ljubimo njega svim svojim srcem, mislima, dušom svojom, a 
bližnjega svojega kao samoga sebe”. Naravno, na našim prostorima vidimo da pojedine 
grupe ne mogu da žive zajedno s onima koji drugačije misle. Verujem, da je to samo 
jedna prolaznost i da će svakako doći vreme kada će i ti ljudi shvatiti da možemo da 
živimo zajedno. Primer iz Budimpešte, gde je nedavno preko puta katoličke podignuta 
baptistička crkva, uliva nadu da će se i kod nas izgraditi odnos tolerancije i poštovanja 
prema onima koji drugačije misle. Moje lično uverenje je da će odnosi među crkvama i 
verskim zajednicama biti dobri, ako mi kao verujući ljudi i zajednice ostanemo što 
jesmo u svom poslanstvu. Naravno da će onda i kontakti i međusobni odnosi biti 
mnogo bolji. Kako zaštiti male verske zajednice od eskcesa jeste otvoreno pitanje koje 
bi nadležne institucije trebalo da reše. Inače, u našem evanđeoskom savezu su tzv. male 
verske zajednice: Baptistička, Pentekosna, Bratska zajednica, Crkva božja i druge. Ta 
grupacija evanđeoskih crkava u svetu ima preko 450 miliona vernika. Prema tome, 
izraz „mala” verska zajednica je problematičan. Ovde jeste mala, globalno, u svetu njoj 
pripada veliki broj poklonika. No, to nije toliko bitno.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

143 



Nadbiskup Stanislav Hočevar 
 

Ako se sjećate, rekao sam da živimo jedan kairos, novo vreme mogućnosti da 
deo Evrope u kojem živimo okonča konflikte i pruži obrazac nečeg, novog. Šta 
možemo učiniti mi − pravoslavni i rimokatolički hriščani i pripadnici Islama − te da 
Evropi i svetu uistinu ponudimo nešto novo? Tu na osobit način tražim načine kako 
doći do konkretnog susreta i dijaloga i pružanja obrazaca i za ostali svet. Ja mislim da 
smo pozvani ka tom danas.15  

Imao bih i konkretan predlog: da pripremimo kalendar praznika svih crkava i 
vjerskih zajednica na području Jugoslavije. Onda bismo uistinu znali kada tko slavi. Za 
neke praznike se nekada i ne zna. Mislim da bi bilo dobro da znamo kada koja crkva ili 
vjerska zajednica slavi bilo koji praznik.  

Moglo bi se još puno toga ispričati u vezi s karitativnim ili humanitarnim radom. 
Bilo bi dobro pomenuti pitanje Karte ekumenike, koja je potpisana u Štrasburu, 22. 
aprila 2001. godine. Mislim da je to veliki događaj koji zaslužuje značajniju afirmaciju. 
 
Dragoljub Đorđević 
 

Ja ne znam kako bi tri velike verske zajednice mogle stvoriti model međusobnih 
odnosa koji bi se koristio i van ovog prostora. Svakako bi trebalo poći od prostih stvari 
na lokalnom nivou. Recimo, zašto na časovima veronauke koje drži pravoslavni 
katiheta ne bi gostovao imam ili župnik, ili predstavnici malih verskih zajednica. Ali, 
ne samo ritualno, već da su ti susreti češći i sadržajno osmišljeni.  

Zatim, pri običnim svakodnevnim stvarima. Na primer, u kulturnom životu 
jednog mesta, jednog grada, jedne regije, pri raznim lokalnim javnim manifestacijama. 
Ne bi trebalo da postoji nikakav zazor da predstavnici bilo kog ranga, hijerarhije bilo 
koje zajednice, prisustvuju javnim manifestacijama. Na taj način bi ukazali da među 
njima samima, ali i između vernika i ateista, nema isključivih razlika koje su prepreka 
za zajednički život. U Nišu postoji džamija u strogom centru grada i ona se vrlo često 
skrnavi raznim grafitima s nacionalističkim i šovinističkim porukama. Uvek me je 
čudilo zašto se predstavnici svih verskih zajednica koje egzistiraju u Nišu, nisu skupili i 
izdali zajedničko saopštenje protiv takvih činova. Dešavaju se i neki drugi incidenti, ali 
i pozitivne stvari. Zašto se ne oformi jedna biblioteka gde bi sve verske zajednice 
objavljivale knjige i razne studije? Postoji čitava lista malih koraka na lokalnom nivou 
koji bi mogli biti vrlo blagotvorni. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
15 Diskusija je u vezi s uvodnim izlaganjem. 

144 



Davor Šalom 
 

U Jugoslaviji, od Drugog svetskog rata, živi oko tri hiljade Jevreja koji dele 
sudbinu drugih naroda sa ovog prostora. Poslednjih godina, od kada nas je zadesila 
zajednička tragedija i nesreća, s jedne strane kroz ekonomsku kataklizmu, a s druge 
kroz ratna razaranja, imali smo dobru saradnju s drugim crkvama i organizacijama, 
naročito u vezi s prikupljanjem i distribucijom humanitarne pomoći. U Novom Sadu 
predstavnici Jevrejske i Ekumenske zajednice su organizovali zajedničku javnu 
kuhinju. Mogu govoriti o pomoći koju smo dobijali od Jevrejske američke organizacije 
za pomoć izbeglicama u lekovima, odeći i obući. Postoji saradnja i po pitanju očuvanja 
spomenika, verskih spomenika i grobalja. Mi znamo da na prostorima Jugoslavije ima 
srušenih džamija, sinagoga, crkava, ili onih koje su u teškoj materijalnoj situaciji i 
zahtevaju obnovu. U Kikindi smo, uz pomoć Pravoslavne zajednice, očistili Jevrejsko 
groblje. Znači,  srećemo se na tim dnevnim, mesečnim ili godišnjim projektima koji ne 
samo da podstiču dijalog i međusobne odnose, već delotvorno utiču na život vernika.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

145 



Božidar Jakšić 
 
Vjerske zajednice u Jugoslaviji su relativno zadovoljne vraćanjem vjeronauka u 

škole. Evidentno je da su u tom poslu djelovale komplementarno i podržavajući jedna 
drugu. To je prvi korak i tu su naišli na neko razumijevanje državnih organa. Ja se 
bojim da će u nekim drugim, širim i ozbiljnijim pitanjima, teže nailaziti na 
razumijevanje državnih organa. Na primjer, za odobrenje frekvencija i osnivanje 
elektronskih medija. Kad se postavi pitanje povratka imovine vjerskim zajednicama tu 
će biti još teže. Imam utisak da bi bilo dobro da vjerske zajednice prema državi, tamo 
gdje su im interesi komplementarni, i nastupaju zajednički, kako bi se profilisale kao 
sasvim jasno izražen blok. Državni organi će tada njihove zahteve morati da uzimaju sa 
daleko više uvažavanja nego da se jedna od crkava pojavljuje pred državom sa svojim 
zahtjevima. To će biti najtvrđi orah i najteže pitanje koje će se riješavati u odnosima 
između crkava i države. Jedno saglasno djelovanje vjerskih zajednica u tom području 
bi ojačalo poziciju tih zahtjeva. Ne vidim nikakvog razloga da npr. vjerske zajednice ne 
dobiju pravo na osnivanje elektronskih medija. Naravno, s tim da se kao i svi podvrgnu 
određenim zakonskim propisima i da u tom pogledu ne traže nikakve privilegije. Bilo 
bi sjajno kada bi se u tim medijima ostavio prostor i za, da tako kažem, sestrinske 
crkve. To bi bilo nešto što bi strašno doprinijelo podizanju nivoa kulture stanovništva u 
cjelini. Tolerancija je jedno fino načelo, ali tolerancija ima svoje granice preko kojih se 
ne može prelaziti. Ona je za nas najznačajnija kao rezultat, a ne kao načelo. Na nivou 
načela svi ćemo se mi složiti da je tolerancija neophodna. Ali, za život i vjernika i 
agnostika, ateista, za život građana ove zemlje, jako je bitna tolerancija kao rezultat. 
Ako u tom pogledu vjerske zajednice budu pokazivale sasvim jasne znake građanima 
ove zemlje, da su nosioci tolerancije kao rezultata, onda će prisiliti i državne organe da 
se drukčije ponašaju. Kao što sam načelni protivnik klerikalizacije javnog života, isto 
tako smatram da je legitimno pravo svih vjerskih zajednica da učestvuju u politici, da 
imaju svoje političke ciljeve, interese i političke aktivnosti, kojima će te interese i 
ciljeve ostvarivati. Malo je država koje su starije od nekih vjerskih zajednica, ako 
uopšte još postoje. Vjerske zajednice će preživjeti sve državne turbulencije. Pledoaje za 
mir, koji upute vjerski poglavari, je jedan bogougodan čin ali, između ostalog i 
politički akt. Država nema ništa protiv jednog takvog političkog akta. Kad je u pitanju 
neki drugi politički akt, onda treba striktno odovojiti crkvu od politike. To je jedna 
manipulacija s vjerskim organizacijama i tu praksu bi država trebalo da prekine i da 
zna da vjerske zajednice i crkve kao tradicionalne, uticajne i veoma značajne 
institucije, mogu da izražavaju svoje političke interese i ciljeve i da poduzmu aktivnosti 
za zadovoljenje tih ciljeva. I crkve moraju da vode računa o tome da to podrazumijeva 
određene odgovornosti i nelagodnosti i da budu spremne da to prihvate. Pod ovim 
uslovima je stvar u demokratskom smislu sasvim čista. Ja predlažem saradnju pri svim 
ovim koracima u pogledu odnosa prema državi.  
 
 
 
 
 
 
 

146 



Župnik Jakob Pfeipfer 
 
Konstatirali smo da su se crkve vrlo dobro složile u traženju uvođenja 

vjeronauka u nastavu. Smatramo da bi se sve crkve ili vjerske zajednice trebale složiti 
u traženju frekvencija za medije, u vezi s povraćajem imovine i drugo. Još bi bolje bilo 
kada bi i druge zajednice i institucije tražile u ime crkava i verskih zajednica prava koja 
im pripadaju. To bi imalo više efekta i odjeka.  
 
 
Umirovljeni nadbiskup Franc Perko 

 
Bio sam nadbiskup beogradski 14 godina i moram da kažem da su i u najtežim 

vremenima međusobni odnosi vjerskih poglavara katoličkih, pravoslavnih i islamskih 
bili uvjek dobri, čak mogu reći prijateljski. Nismo davali lošeg primjera ljudima. Ali do 
nekog surađivanja je vrlo teško dolazilo. Jako me raduje da je sada došlo do suradnje 
po pitanju uvođenja vjeronauka, pa da se nadamo da će doći i na drugim područjima. 
Prošle godine kad smo slavili jubilej Hristova rođenja, više puta sam predložio i 
Njegovoj svetosti i Arhijerejskom saboru da iniciramo barem jednu zajedničku 
hrišćansku manifestaciju. Nažalost, nije došlo do toga.  

Vrlo je važno i zajedničko pojavljivanje vjerskih predstavnika u javnosti, bilo u 
masmedijima, bilo na raznim slavljima. To utiče puno na narod, da vidi da tu nema 
nekih sukoba, da se može živeti ne samo u toleranciji nego i u istinskom prijateljstvu. 
Zato bi bilo dobro i lijepo ako bi u budućnosti bilo više takvih zajedničkih susreta, 
slavlja, praznika i drugih događaja, jer sve to bi uticalo na narod da menja ono 
tradicionalno nepoverenje jednih prema drugima i da se stvara ozračje tolerancije i 
prijateljstva i tako omogućuje i suživot i suradnju vjerskih zajednica.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

147 



Nikola Milošević 
 
Razume se da bih i ja sa svoje strane podržao zamisao da se verskim 

zajednicama omogući da imaju svoje elektronske medije. To, najzad, spada u rubriku 
ljudskih prava. Ali, naravno, slaba je korist od ljudskog prava koja ne možete da 
ostvarite. Svi znamo koliko košta uspostavljanje elektronskih medija. To su veliki 
novci i verske zajednice ih nemaju. Ali mnoge verske zajednice na ovim prostorima 
imaju goleme novce u vidu imetka koji im je komunistička vlast dolaskom na ove 
prostore oduzela. Zato je, pored ostalog, veoma važno da se taj imetak verskih 
zajednica vrati. Kada to bude vraćeno, razume se da će se onda lakše osnivati 
elektronski mediji. Ja ću biti slobodan da vas podsetim na jednu vrlo simpatičnu 
epizodu iz vremena „haškog pacijenta” koji je na ovim prostorima vladao. U to vreme 
bila je pokrenuta inicijativa da se Srpskoj pravoslavnoj crkvi vrati njen imetak. Onda je 
tadašnja skupština, u kojoj je vladajuća stranka imala dvotrećinsku većinu, izglasala 
povraćaj imetka Pravoslavnoj crkvi. Međutim, Slobodan Milošević je to vratio na 
ponovno odlučivanje, na šta je imao pravo po ustavu. Po tom istom ustavu Skupština je 
bila dužna da odmah na sledećoj sednici ponovo razmotri taj predlog i da ga usvoji ili 
ne, dakle, da donese konačnu odluku. To se nikada nije dogodilo. Razume se, da se to 
nije dogodilo jer to nije bila pravna država. Ali onda je pušten glas među pravoslavne 
episkope da bi država, to jest čovek koji se preziva kao ja,  to rado vratili Pravoslavnoj 
crkvi, ali da bi onda imovina morala biti vraćena i Katoličkoj crkvi. Pravda nije 
selektivna. Ako po istoj pravnoj logici nešto vraćate jednoj verskoj zajednici, morate i 
drugoj vratiti. Računali su s time da ima takvih pravoslavnih episkopa koji bi to uzeli 
kao prikladno obrazloženje, zašto da se njima ne vraća ono što je pedeset puta veće, da 
se ne bi katolicima vratilo ono što je pedeset puta manje. To zvuči paradoksalno, ali je 
bilo tako.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

148 



Vladika Lavrentije 
 
Mnoge prepreke u iznalaženju međureligiozne saradnje dolaze iz nepoznavanja, 

iz neupućenosti vernika. Nijedna knjiga do sada, koliko ja znam, na srpskom jeziku 
nije objavljena o istoriji međureligioznih susreta, niti nešto o upoznavanju drugih 
religija. Kada bi postojala mogućnost da se izda istorija međureligioznih susreta i 
kratko upoređenje istorija religija prisutnih kod nas, narod bi bolje i lakše shvatio i 
prihvatio različitosti. Navešću jedan primer. Jedna žena me je upitala da li ćemo se 
spasiti te ekumene. Kada sam uzvratio pitanjem šta je to ekumena, nije znala da 
objasni. Ubija nas nepoznavanje. Trebalo bi nešto objaviti, ne može se sve usmeno 
narodu preneti. Trebalo bi pisati o međureligijskim susretima, koliko su pozitivno 
delovali do sada, valjalo bi objasniti šta znači kada niko ne ugrožava ničiju slobodu 
vere i ne nasrće ninačiju tradiciju.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

149 



Monsinjor Mato Zovkić 
 
U Bosni i Hercegovini je osnovano Međureligijsko vijeće koje zasad sačinjavaju 

poglavari četiri tradicionalne verske zajednice. Poznato je da se u Bosni ni tokom rata 
nije prekinula nit sastajanja vjerskih poglavara. Poznat je susret patrijarha srpskoga, 
moskovskoga i katoličkog poglavara na sarajevskom aerodromu u toku rata. Iako smo 
jedni drugima puno zuluma nanijeli i tužakali jedni druge, nisu zatvorena vrata 
starješinama da se viđaju. Posle rata se postavilo pitanje kako da starješine nastave da 
se viđaju u državi koja se sastoji od dva entiteta. Bio je problem ko da inicira susret, u 
čijim dvorima da se sazove, ko da sastavi program što će se raspravljati. Onda je jedna 
iskusna međunarodna organizacija, Svjetska konferencija religija za mir, na čelu sa dr 
Bilom Vendlijem, koji je i u toku rata posećivao vjerske starješine u Beogradu, 
Zagrebu i Sarajevu, predložila Međureligijski savjet kao novi model saradnje među 
religijskim zajednicama.  

Kada je riječ o pristupu medijima, mogu govoriti o tome da su u Federaciji 
otvoreni i lokalni i federalni mediji. Ako vjerske zajednice nešto imaju reći, oni im 
nude prostor. Mi katolici smo za sada najzadovoljniji sa lokalnim radio-stanicama, gdje 
direktor s mjesnim župnikom ili grupom svećenika njegove regije dogovara vrijeme i 
zastupljenost za obraćanje vjernicima preko medija. Za svećenika to znači novo 
spremanje, novi napor, ali se većina odazvala. Odjek je izvrstan. Na taj način ulazi u 
kuće svih vjernika, i onih koji ne mogu doći do crkve. Na ovo i nekatolici pozitivno 
reagiraju, jer tako saznaju nešto novo, informiraju se o  katoličkim običajima i 
praznicima. U Sarajevu, takođe, ima različitih programa, na radiju i TV. Teolozima se 
pruža prilika da odaberu sugovornike s kojima će raspravljati o određenim temama.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

150 



Pol Mojzes 
 
Podržavam inicijativu vladike Lavrentija da se objavi knjiga o istorijatu 

ekumenskog i međureligijskog susretanja kako u svetu, tako i u Jugoslaviji. Jedan sam 
od urednika časopisa za ekumenske studije. Počeli smo pre otprilike 40 godina u SAD i 
prvo su organizovani samo intrahrišćanski,  znači pravoslavno-katoličko-protestantski 
dijalozi. Kasnije smo proširili na odnose između svih religija. Imamo veliko bogatstvo 
članaka u njemu. Ponudio bih, ako postoji neko ko bi ovde bio voljan da takvu jednu 
knjigu spremi, članke za prevođenje. Mogu da pomognem pri izboru najzgodnijih i 
najpraktičnijih članaka. To bi mogao biti materijal koji ne bi morao ponovo da bude 
pisan. Ima tu recimo islamsko-hrišćanskog, katoličko-pravoslavnog i drugih dijaloga, 
pa bi vam to bilo od pomoći pri sastavljanju knjige.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

151 



 

152 



 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

AUTORSKI PRILOZI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

153 



 

154 



Srđan Vukadinović 
 
 

DOPRINOS VJERSKIH ZAJEDNICA POŠTOVANJU RAZLIČITOSTI I 
TOLERANCIJE U USLOVIMA TRANZICIONIH KRETANJA 

 
 
Sažetak. Razdoblje dešavanja u preobražaju društvene strukture u poslednjoj deceniji 
XX vijeka karakteriše fenomen koji možemo odrediti kao povratak religije u polje 
politike i javnog mnjenja. Ovaj društveni fenomen nije specifičnost samo bivšeg 
jugoslovenskog prostora, već je karakteristika polja religioznosti cijele jugoistočne 
Evrope. Specifično je i to da je sa urušavanjem državnog ateizma i povratkom 
ispoljenih religijskih osjećanja došlo do oživljavanja etničkog identiteta većine 
grupacija koje u značajnom broju slučajeva poprima dimenzije i obrise vještačke 
tvorevine. Oživljavanje etničke identifikacije preko religijske karakterišu naglašene 
manifestacije netolerancije i nadmenosti u djelovanju vjerskih zajednica, koje češće 
pretenduju da predstavljaju većinu populacije, nego samih vjernika. 
 

l. Preklapanje religijskog i političkog 
      

Kada se religijski i vjerski zahtjevi prilagođavaju određenim (ne)duhovnim 
interesima, dolazi do preklapanja religijskog, odnosno vjerskog identiteta s političkim, 
a u pojedinim slučajevima i nacionalno-partijskim. Na taj način aktivnosti vjerskih 
zajednica se preklapaju s aktivnošću i đelatnošću nacionalističkih političkih partija, 
mnogo više praktično nego programski, koje takođe pretenduju da budu zaštitnici 
određenih nacionalnih grupacija. Nastojeći da se na brz način obračunaju s državnim 
ateizmom, većinske vjerske zajednice na veoma  agresivan način ulaze u jednu drugu 
sferu, koja je daleko od sfere duhovnosti. To je sfera politike. Od početka tragičnih 
dešavanja na južnoslovenskom prostoru, tri najbrojnije vjerske zajednice (islamska, 
katolička, pravoslavna) nastojale su da preuzmu i političku ulogu u društvenim 
događanjima. Pokazalo se da nijedna od njih nije dorasla. Nastojeći da povrate 
nekadašnju ulogu koja im je bila oduzeta u periodu komunističke vladavine, vjerske 
zajednice pokazuju nedoraslost aktuelnom društvenom trenutku. Identifikujući polje 
religije i politike ne prave razliku gdje počinje jedno, a završava se drugo. Postaju 
generatori vjerskog nacionalizma kao jednog od strukturnih činilaca razbijanja i bivše 
zajedničke države i jedinstvenih ili jedinstvenosti vjerskih zajednica i jedinstvenih 
duhovnih ambijenata. 
 

2. Dekompozicija duhovnog prostora 
 

Uspostavljanje državnih granica putem ratnih razaranja i etničkog inžinjeringa 
dovelo je do pođele duhovnog prostora u bivšem jugoslovenskomn društvu. Razdoblje 
prvih godina tranzicionih dešavanja karakteriše „gubljenje” duhovnih teritorija, kao i 
podjela unutar sve tri najbrojnije vjerske zajednice. 

Islamska vjerska zajednica, koja je bila jedinstvena prije raspada bivšeg 
jugoslovenskog društva, podijelila se na nekoliko  islamskih vjerskih zajednica koje 
karakteriše organizaciona zasebnost. U obliku u kojemu je ranije egzistiralo opstalo je 

155 



samo Starješinstvo (Mešihat) Islamske zajednice za Sloveniju i Hrvatsku, dok su u 
Makedoniji stvorene dvije, odnosno tri  islamske vjerske zajednice. Posebna Islamska 
vjerska zajednica je u Bosni i Hercegovini, dok na prostoru SR Jugoslavije, odnosno 
Srbije i Crne Gore, postoji faktički pet vjerskih zajednica (Kosovo, Sandžak, 
Beograd−Niš, Vojvodina i Crna Gora). Među pojedinim islamskim vjerskim 
zajednicama u istom prostornom realitetu vladaju odnosi otvorene netrpeljivosti.  

Teritorijalno rasparčavanje na južnoslovenskim prostorima nije ostavilo 
netaknutom ni katoličku crkvu u kojoj, inače, vlada princip univerzalizma. Osnovna je 
Biskupska konferencija Bosne i Hercegovine koja može ostvarivati jedinstveno 
djelovanje u Federaciji Bosne i Hercegovine, ali je pitanje kako će i na koji način 
funkcionisati Banjalučka biskupija u prostornom ambijentu u kojemu je nekada 
egzistirao veliki broj katoličkog življa, a početkom XXI vjeka se nalaze u ambijentu 
jednonacionalne populacione strukture čiju vlast konstituišu, uglavnom, nacionalističke 
stranke. 

Kada je u pitanju Srpska pravoslavna crkva, nekoliko njenih eparhija u Hrvatskoj 
i Bosni i Hercegovini (Slavonska, Gornjo-karlovačka, Dalmatinska i Bihaćko-
petrovačka) ne egzistiraju u prostorima gdje su djelovale više desetina godina. Neke 
druge eparhije, kao: Zahumsko-hercegovačka, Dobro-bosanska i Zvorničko-tuzlanska 
služe pravoslavnim vjernicima u znatno užim prostorima nego što je to bilo prije 90-ih 
godina XX vjeka. Takođe, u ambijentu kada nije moguće jasno povući granice između 
religije i politike, došlo je do stvaranja vjerske zajednice pravoslavnih Crnogoraca, 
koja se nikako ne može tretirati sa nipodaštavanjem na onaj način kako to radi Srpska 
pravoslavna crkva u Crnoj Gori. To je realnost i vrijeme će je učiniti duhovnim 
reprezentom pravoslavnih Crnogoraca na isti onaj način na koji je to i Makedonska 
pravoslavna crkva, iako još uvijek nepriznata, za pravoslavne Makedonce. Na ovakvim 
primjerima do izražaja treba da dolaze principi tolerancije uz uvažavanje različitosti i 
razumijevanja faktičkog stanja.  

Upliv u prostor politike, u namjeri da se preko noći povrati uloga religijskih 
zajednica koja je postojala u ranijim razdobljima, doveo je do samourušavanja na 
organizacionom i duhovnom planu većine vjerskih zajednica. Politički upliv najviših 
crkvenih velikodostojnika i događanja i djelovanja oko pojedinih političkih partija išli 
su dotle da su se oni direktno miješali u rad partijskih organa i u njemu aktivno 
učestvovali i koristili vjerske objekte u političke svrhe. Takav je slučaj bio tokom 
dugog vremenskog perioda, gotovo sve do sredine 2001. godine, s velikim brojem 
imama Islamske vjerske zajednice u Bosni i Hercegovini, odnosno nešto vremenski 
kraće s katolićkim sveštenstvom i njihovim javnim agitovanjem za djelatnost Stranke 
demokratske akcije, odnosno Hrvatske demokratske zajednice, kao i gotovo svim 
vladikama Srpske pravoslavne crkve u Republici Srpskoj, gdje se nijedan skup Srpske 
demokratske stranke i Srpske radikalne stranke nije mogao zamisliti bez njihovog 
prisustva. Već u drugoj polovini prve godine trećeg milenijuma taj odnos ima blaže 
razmjere i čak dolazi do raskida „interesnog braka” između vjerskih zajednica i 
pojedinih političkih stranaka, kao što je bio slučaj između Islamske vjerske zajednice 
Bosne i Hercegovine i Stranke demokratske akcije na kongresu stranke koji je održan 
sredinom 2001. godine. 

Dokazi takvog djelovanja, kojeg bi se crkveni velikodostojnici na početku trečeg 
milenijuma rado odrekli ili bar nastoje da ga „objasne” na neki svoj način, prisutni su 
na stranicama javnih glasila, a manje u dokumentima vjerskih zajednica. To je sasvim 

156 



razumljivo ako se ima u vidu kako nastaju i kako se formulišu takvi akti. Ima primjera 
nastojanja uplitanja vjerskih zajednica u dnevnopolitička zbivanja koje susrijećemo i u 
pojedinim njihovim dokumentima. Tako u Memorandumu Svetog arhijerejskog sabora 
Srpske pravoslavne crkve iz 1992. godine nailazimo na tekst u kojem se navodi „da je 
državni vrh (misli se  na državni vrh SR Jugoslavije, prim. S. V.) nesposoban da rješava 
ključne probleme”, pri čemu se navodi „da su ateisti i dalje povlaščeni sloj u društvu, 
posebno u prosvjeti”. Srpska pravoslavna crkva pokazuje ovakvim stavovima da još 
egzistira u ambijentu krstaških ratova, pri čemu se stavlja u jedan neodrživi položaj 
između dnevne politike i onoga što treba da radi u sferi duhovnosti. S ovakvim 
djelovanjem se pretenduje da se vjerske odluke nametnu kao opštevažeće, što najmanje 
koristi tranzicijskim dešavanjima u društvu.  

Razlog upliva religijske u političku sferu je u tome što je poslije ideološke 
dekompozicije bivšeg jugoslovenskog prostora, a svaki segment toga prostornog 
ambijenta je mnogo trpio, došlo do vakuuma u kome su se tražile izgubljene 
vrijednosti. Potrošivši i izgubivši ideološke vrijednosti koje su manifestovane kao 
političke vrijednosti, a koje su zapravo bile pseudoreligijske i pseudoduhovne, 
pripadnici te zajednice su jednostavno bili željni da potraže svoje korijene i svoje 
unutrašnje vrijednosti pogubljene unutar jednog revolucionarnog programa koji im je u 
jednom periodu ponuđen kao novi, jer je prethodni religiozni program bio izgubljen. U 
tome trenutku koji se često identifikuje kao početak tranzicionih pomjeranja isti oni 
ljudi koji su ih ispratili iz ideološkog prostora dočekali su ih sa druge strane. Shvativši 
da su ostali bez jednog moćnog sredstva kakav je ambijent političke vlade, preuzeli su 
u ruke prostor religiozne vlade. Religijske zajednice se nijesu snašle u tome prostoru 
slobode, odnosno prostoru osvajanja slobode, u kojem je došlo do zloupotrebe teza i 
vrijednosti. 
 

3. Različitost i tolerancija u crnogorskom društvu 
 

Kada je u pitanju Crna Gora i djelovanje vjerskih zajednica u periodu 
tranzicionih dešavanja, situacija je manje-više slična sa ostalim realitetima bivšeg 
jugoslovenskog društva u pogledu preklapanja religijskog i političkog djelovanja. 
Određene religijske manifestacije imaju značajan prizvuk političkog, odnosno 
proizvode se s namjerom političkog djelovanja. Takve aktivnosti su posebno ispoljene 
kod Srpske pravoslavne crkve u Crnoj Gori. 

U smislu tolerancije i poštovanja prava na različitost vjerskih grupacija Crnu 
Goru na početku XXI vjeka možemo tretirati i doživljavati kao ambijent koji, s jedne 
strane, ima skromni značaj u regionalnim okvirima u pogledu postizanja razumjevanja 
među pripadnicima različitih religija. Može se govoriti o modelu međuvjerske 
tolerancije i suživota koji ima neveliki značaj u širim razmjerama. S druge strane 
dešavanja u crnogorskom društvu u poštovanju različitosti i tolerancije, i u pozitivnom 
i u negativnom smislu, imaju značaj jednog istorijskog trenutka u kojem Evropa samu 
sebe ne samo preispituje, nego i preoblikuje. Iako ambijent Crne Gore nije krajnje 
nepovoljan po stanje različitosti i tolerancije i u takvim uslovima bilo je konflikata koji 
su posljedica jednog stanja, koje je proizvodilo samo žrtve, a ne civilizacijske i 
duhovne vrijednosti. 

Pored netolerancije i nerazumjevanja za djelovanje vjernika pravoslavne 
vjeroispovjesti koji nijesu pristalice Srpske pravoslavne crkve, ova vjerska zajednica je 

157 



manifestovala i konfliktnost odnosa prema katoličkoj vjerskoj zajednici. Netolerantnost 
je ispoljavana poćev od zloupotrebe istorijskih činjenica egzistiranja katoličke vjerske 
zajednice do otvorenog nasilja i izgovaranja riječi u pravoslavnim crkvama s isključivo 
političkim nabojem. Te riječi nijesu bile riječi duhovne vrijednosti nego riječi aktuelne 
političke vrijednosti. Katolička crkva je na sve slučajeve netolerantnog ponašanja 
reagovala šutnjom ili ponekim saopštenjem. Primjer nasilnog ponašanja Srpske 
pravoslavne crkve imamo i u slučajevima osveštavanja temelja oko 40-tak crkava na 
koje pravo polaže kotorska Biskupija i barska Arhibiskupija, odnosno crkava čiji 
kontinuitet nasleđuje barska Arhibiskupija. Odnosi između Srpske pravoslavne crkve i 
Katoličke crkve u Crnoj Gori su pogoršani upravo u periodu tranzicionih dešavanja. Ti 
odnosi nijesu pogoršani među stanovništvom i vjernicima obje vjeroispovijesti, jer oba 
naroda imaju svoje tradicije i svoja druženja koja se odvijaju i na Savini i na Gospi od 
Škrpjela, kao i drugim svetilištima. Relacije među sveštenstvom su mnogo lošije nego 
među vjernicima i tu se ispoljava ključni problem netolerancije. 

Doprinos vjerskih zajednica poštovanju različitosti i tolerancije na početku trećeg 
milenijuma treba da se ogleda u konstituisanju vrijednosti bez žrtava i u stvaranju 
prostornog realiteta s temeljito civilizacijskim vrijednostima. Normativi civilizacijskih 
vrijednosti velikog dijela planete i njihovo uspostavljanje u prostoru crnogorskog 
društva jesu osnovne determinante mirnog i zajedničkog suživota u kome se poštuju 
različitosti. 

Primjeri tolerancije i razumijevanja su mnogo češći među vjernicima nego među 
vjerskim zajednicama. Dokaz o vječitom suživotu na crnogorskim prostorima, koji je 
mnogo više zasluga vjernika nego vjerskih zajednica, su crkve sa dva oltara u Boki 
Kotorskoj. Tih crkava je oko 20-tak i njihovo egzistiranje je dokaz da granice nijesu 
uvijek razlog za konflikt, nego da su često razlog za duboke i temeljite sporazume. Biti 
na granicama civilizacijskih i duhovnih dostignuća je jedno iskustvo koje može da 
proizvede dva stanja i dvije more ili radosti. I Boka Kotorska ima tu civilizacijsku 
prednost  da razlike gradi i temelji na vrhunskim vrijednostima zajedničkog suživota. U 
ovom prostornom segmentu crnogorskog društva imamo ravnotežu pameti, kao bitan 
uslov poštovanja različitosti i tolerancije, koja ljude upućuje jedne na druge bez obzira 
na to što su na rubovima religijskih i kulturnih događanja. Primjeri iz Boke Kotorske 
ukazuju na jedno iskustvo koje upućuje na ostvarivost zajedničkog života i jedinstvo 
različitosti kao vrijednosti. 
       

4. Religija i demokratija 
 

Djelovanje vjerskih zajednica u uslovima tranzicionih kretanja, zapravo, treba da 
je pretpostavka za stvaranje uslova za aktivitet vjerskih zajednica u ambijentu 
demokratije. Svu težinu preobražaja društva u demokratsko i sve prepreke koje stoje na 
tome putu, možemo slikovito primjetiti i na pokušaju određenja uloge religije u 
demokratskom društvu. Ovakva uloga religije se može najbolje sagledati, kako ističu 
neki autori, u poziciji praktične religije. Demokratskoj državi je potrebna praktična 
istina koja čini skup racionalnih i iracionalnih segmenata. Demokratski principi svoje 
postignuće dostižu upravo kroz ova dva konstituenta istine. Praktična istina se zasniva 

158 



na moralnim postavkama, ali do tih „moralnih postavki, razum teško dolazi sam, jer je 
često slijep za nematerijalnu dimenziju stvarnosti”.16

S obzirom na to da, kako ističe Karl Poper, „religija otvara nove, svjetlije 
prostore i pokazuje puteve koji vode do njih i tako čuva demokratsko društvo od čistog 
funkcionalizma”17 ona može biti od velike pomoći pri uspostavlajnju praktične istine, 
odnosno njene moralne konstitutivne strane. Uloga religije u demokratskom društvu se 
i ogleda u ispoljavanju dimenzije moralnosti, a ne u nametanju vjerskih zakona i 
odluka kao opštih i važećih za sve pripadnike društva. Kroz dijalog i toleranciju u 
demokratskim odnosima sa svim drugim egzistirajućim religijama u konkretnom 
prostornom ambijentu, koje o istim pitanjima imaju različita gledišta, moguće je 
pronaći praktičnu istinu. 

Rijetko je koja vjerska zajednica na bivšem jugoslovenskom prostoru pratila 
tranziciona dešavanja „iznutra” i bez upliva u politiku prebrodila pojedine faze 
društvenog preobražaja. Demokratiju kao ideal uvažavanja različitosti i tolerancije i 
evolutivnu fazu koja ide ka tranzicijskim događanjima teško je pratiti i ostvariti, ali to 
je suština relacije vjerskih zajednica i društvenih odnosa. Uvažavanja različitosti i 
tolerancije nema bez dijaloga. Isključivost je često posljedica ne samo neuvažavanja, 
nego i nepoznavanja ispoljavanja i postignuća drugih religija i identiteta. Isključivost 
rađa netoleranciju koja ne može izgraditi skladne međukonfesionalne odnose. 
Multireligijskom i multikonfesionalnom društvu deklarativno teže svi segmenti bivšeg 
jugoslovenskog prostornog ambijenta. I to ne samo deklarativno, već i normativno, 
nastoji se regulisati i pitanje slobode vjeroispovijesti, kao i saradnje i tolerancije sa 
drugim religijama. Konstitucionalne norme koje se tiču vjerskih i religijskih prava su 
na nivou najrazvijenijih zemalja po tome pitanju. Ali ne kaže se uzalud „Ustvari 
evropski − prakda balkanska”. Iako se i država i vjerske zajednice zalažu za tolerantne 
odnose i među vjernicima i među organizacijama (zajednicama), u praksi je to 
drugačije. Ili se favorizuju djelatnosti i aktivnosti najmnogobrojnije i dominantne 
vjerske zajednice na konkretnom prostorno-strukturnom segmentu ili, bar, tri 
najbrojnije na južnoslovenskom prostoru. Pripadnici manjinskih vjerskih zajednica se u 
takvom „multireligijskom i multivjerskom” društvu osjećaju zapostavljenim. Pored 
nepoznavanja različitosti u multireligijskim i multivjerskim odnosima ispoljava se i 
manjak dijaloga, a samim tim i tolerancije. Među različitostima, bilo da se radi o 
pojedincima, grupama, društvima, religijama i kulturama, o određenim problemima ne 
postoji opšta saglasnost. Problem se može riješiti ili dijalogom ili silom. Samo dijalog i 
tolerancija izvode iz nasilja i uvode u svijet slobode. Dijalog je susret najmanje dvoje 
slobodnih individua ili kolektiviteta koji raspravljaju i nastoje da razumiju međusobne 
probleme. Tolerancija je spremnost da se sasluša drugi kako bi se u njegovom 
mišljenju otkrili sadržaji koji bi pomogli da se dođe do rješenja ispoljenih problema. 
Različitosti koje se nameću kao određeni nesporazumi često su izvori konfliktnosti 
određenih realiteta. Umjesto nasiljem različitosti treba usglašavati spajanjem, odnosno 
interkulturalnim umrežavanjem.  

Različitosti nijesu mane, hendikep i nedostatak bilo kojeg društvenog ambijenta, 
već njegova komparativna prednost, budući da mu omogućavaju da funkcioniše kao 

                                                 
16 Fra Petar Anđelović, Uloga religije u demokratskom dršutvu, Revija slobodne misli, god. 
VII,Sarajevo 2001, april−juni, 32, str. 34. 
17 Ibidem. 

159 



sklad različitosti. Sklad se ostvaruje kroz aktivnu toleranciju i neodložni dijalog, koji 
nijesu stav kompromisa i nikakvog odricanja, pogotovu ne gubljenja. Ovakva 
tolerancija, koja se često zove i sadržajnom, „prihvata različite stvarne mogućnosti 
otkrivanja istine”, za razliku od formalne ili negativne ili pasivne tolerancije koja „je 
posljedica relativizma i indiferentnosti” i u odnosu na istinu je beskorisna „jer lako 
prelazi u anarhiju i tako sama sebe dokida”.18 Kroz toleranciju, vjersko i kulturno 
ispoljavanje različitosti se ne prevazilaze i ne neutrališu nego razvijaju i unapređuju. 
Različitosti u vjerskom i religijskom egzistiranju ne treba da predstavljaju probleme u 
ambijentu tranzicijskih društava nego vrline koje konstituišu dinamizam društvene 
cjeline. Interreligijsko i intervjersko povezivanje je fenomen koji je najbolji odgovor 
vječitoj konfliktnosti segmenata društvene ambijentalnosti bivšeg jugoslovenskog 
društva. To ne znači i ne podrazumjeva da se pojedinci-vjernici i institucije-vjerske 
zajednice odreknu svojih specifičnosti koje reprezentuju njihov religijski i vjerski 
identitet nego da se kroz komunikaciju okrenu vjerskom, religijskom i civilizacijskom 
činu što predstavlja svojevrsni dijalog − intervjerski, interreligijski i interkulturalni, a 
koji pretpostavlja težinu i nepodnošljivost slobode kao prakticiranje tolerancije.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
18 Mirko Jozić, Tolerancija−povijest jedne ideje, Bosna Franciscana,  III, Sarajevo 1995, 4, str. 
18−19. 
 

160 



Božidar Jakšić 
 

BOGATSTVO RAZLIKA: DOPRINOS VERSKIH ZAJEDNICA 
DEMOKRATIJI U POSTTOTALITARNOM DRUŠTVU 

 
Učestvovao sam u radu skupa Doprinos verskih zajednica pomirenju, poštovanju 

različitosti, demokratiji, ljudskim pravima, zaštiti manjina, saradnji i stabilizaciji u 
jugoistočnoj Evropi s protivrečnim osećanjima radosti i tuge. Radovalo me je to što 
smo se sastali u Beogradu. Prijatno je čuti mnogo korisnih, pa i dragocenih ideja o 
toleranciji, ssradnji i pomirenju... Osećam se prijatno što Beograd opet pripada Evropi. 
Svestan sam da put u Evropu ratnom tragedijom zahvaćenog Balkana nije široko 
trasiran. Do mirnog života vode nas uske i zamršene staze, posute trnjem. Doživljavam 
ovaj skup kao jednu od tih malih staza. Zahvalan sam, stoga, što mi je, a 
pretpostavljam i ostalim učesnicima iz Srbije, projekat Mariborska inicijativa pružio 
trenutke radosti, upravo ovde, u Beogradu, u kome su razlozi za radost jako retki i, 
uglavnom, lični.  

Moje radovanje pomućuje osećanje tuge koje me često obuzima kada sudelujem 
u radu ovakvih skupova. Sastanu se ljudi dobre volje, različitih verskih uverenja, 
političkih opredeljenja, ljudi koji nikoga ne mrze i nikada nisu širili mržnju, govore o 
ljubavi među ljudima, ljudskim pravima, miru i demokratiji. Veoma su saglasni u 
osnovnim iskazima, a oko njih se ratuje, ljudi ubijaju jedni druge, ratna pljačka i šverc 
su osnovni načini privređivanja. Ekstremni šovinisti i državni organi novonastalih 
država na Balkanu, „ugledni” predstavnici političkih i kulturnih elita se hvale kako su 
proterali ili hoće da proteraju pripadnike drugih etničkih zajednica. Gore i crkve i 
džamije, kulturni spomenici. Mržnja je tako gusta da se nožem može seći. A kada 
neposredna ratna dejstva utihnu, obnova poverenja, duhovnih vrednosti, povratak 
izgnanih, pa i fizička obnova sakralnih objekata ostaje i dalje samo „pusta želja”, kao 
što je to bilo u Banja Luci 7. maja 2001. godine, prilikom pokušaja obnove čuvene 
Ferhadija-džamije. Bez želje da potcenim naš rad, osećam se jadno pri pomisli kako 
putujemo da bi podelili radost susreta. Osećam se bedno suočen sa ritualizacijom naših 
sastanaka. Nezadovoljan sam što svaki put iznova afirmišemo neka načela, dok život 
ide svojim krvavim tokovima koji s tim načelima nemaju blage veze. Razilazimo se 
kao da smo obavili neki značajan posao, donosimo umivene deklaracije i saopštenja, a 
ljudska patnja i beda ostaju glavno obeležje ljudske svakodnevice na ovim balkanskim 
prostorima. Svestan sam da zla i nepravde ovog sveta ne možemo ni lako ni brzo 
iskoreniti, a neke od njih ne možemo uopšte sprečiti. Pitanje je, međutim, možemo li, 
pored afirmacije dobrih načela, učiniti nešto da život čoveka na Balkanu postane bar 
malo snošljiviji. Suočenom sa razmerama ratne tragedije, s primerima ljudske 
bestijalnosti, bez obzira na to da li se radi o Vukovaru, Sarajevu, Mostaru, Kravici ili 
Srebrenici, često su mi nedostajale reči utehe i nade, često sam ostajao nem pred 
besprimernim prizorima ljudske patnje. Pitam se kako i koliko je moguće pomoći 
ljudima bar u ovim krhkim, da ne kažem prividnim „mirnim” uslovima života?  

Ophrvan ovim protivurečnim osećanjima, pokušaću da u ponešto zaoštrenoj 
formi kažem nekoliko reči o jednom segmentu predmeta našeg interesovanja. Ni delovi 
verskih zajednica, ni delovi crkvenih hijerarhija nisu bez odgovornosti za ratna 
zbivanja na Balkanu krajem dvadesetog veka. Ti delovi su aktivno učestvovali u 
profiliranju ratnih politika ili bar podržavali nacionalne elite i državne vođe u 

161 



novostvorenim državama Balkana, bez obzira na to koliko su te vođe i državne 
institucije bile autoritarne, nedemokratske, pa i ogrezle u zločinima. Iz te perspektive 
neophodno je razmotriti načelo odvojenosti crkve od države, kao veliko dostignuće 
moderne demokratije. Demokratska država je sekularna, što ne znači da najznačajnije 
funkcije u državi ne mogu obavljati vernici, niti da crkve, odnosno verske zajednice ne 
mogu da na razne načine artikulišu i svoje političke interese. Čak i u totalitarnim 
društvima staljinističke provinijencije, kada je javni prostor za delovanje crkava i 
ostalih verskih zajednica bio veoma sužen, skoro ukinut, njima nije bila zabranjena 
svaka politička aktivnost. Štaviše, podrška vrhova pojedinih crkava i verskih zajednica 
autokratskim vođama u totalitarnim društvima, kao uostalom i u državama različitih 
tipova građanskih diktatura, ne samo da je ocenjivana kao dobro došla, nego je 
ponekad i „podsticana”, a češće iznuđivana. U tim društvima crkvama je bilo 
zabranjivano ono što predstavlja njihovo neotuđivo pravo u demokratskim sistemima: 
da artikulišu, izražavaju i ostvaruju vlastite političke ciljeve. Štaviše u nekim 
demokratskim društvima demohrišćanske partije ili partije slične provinijencije bile su 
bliske crkvi i obratno; crkve su bile bliske pojedinim političkim partijama. Međutim, ta 
politička opcija je u moderno vreme iscrpila svoje istorijske potencijale, kao što 
svedoči političko iskustvo moderne Italije. Čini se da su mnoge crkve i verske 
zajednice shvatile da prevelika bliskost sa političkim partijama i državnim vrhovima, 
dugoročno posmatrano, šteti interesima crkve, čak i kada vodeći ljudi u državi tu 
bliskost potenciraju.  

Načelno posmatrano, neophodno je da država i verske zajednice regulišu svoje 
odnose tako da ne dođe do mešanja ingerencija. Racionalan modus vivendi moguće je 
izraziti i u ustavu i određenim zakonima. Međutim, svako poistovećivanje državnog 
interesa sa crkvenim i obratno, posebno proglašavanje jedne vere za državnu religiju u 
multireligijskim i multietničkim društvima, rezultira pogubnim posledicama, kako za 
državu, tako, u krajnjoj liniji, i za crkvu. Privilegije koje jedna vera u toj simbiozi stiče 
onesposobljavaju je u obavljanju osnovnih funkcija,19 a ni država koja te privilegije 
daje nema od toga veliku korist, čak ni u tradicionalističkim društvima. U društvima 
koja pokušavaju da se u mukotrpnom procesu, opterećenom velikim protivurečnostima, 
oslobode totalitarnog modela društvene organizacije, tendencije klerikalizacije javnog 
života su izuzetno kontraproduktivne.  

Ovaj problem može se dosta jednostavno prikazati na primerima 
postkomunističkih i uopšte posttotalitarnih društava, kao što su novonastale države na 
Balkanu. Tako je u Hrvatskoj, na primer, primetna tendencija da sva deca u školi budu 
obuhvaćena katoličkom verskom poukom, uključujući decu iz pravoslavnih porodica, 
pa i decu čiji su roditelji ateisti ili agnostici. Tako su ta deca stavljena pred izbor da 
budu izopštena iz školske zajednice ili da uče „veronauk” crkve kojoj ne pripadaju. U 

                                                 
19 Klerikalizacija javnog života je jedna od neminovnih posledica takvog stanja. O tome sam 
više pisao u prilogu pod naslovom Nacionalna država i državna crkva, za naučni skup JUNIR-a 
„Vere nacionalnih manjina i male verske zajednice”, Niš 29. juni − 1. juli 2001, objavljeno u 
zborniku Vere manjina i manjinske vere, Niš 2001, Zograf, str. 31−35.  
 
 
 
 

162 



Srbiji je redefinisanje složenog odnosa sekularne države i crkve počeo veoma oštrim 
raspravama o veronauci koje su završene time da je prvo Uredbom vlade Srbije, a 
zatim i Zakonom o osnovnom i srednjem obrazovanju „veronauk vraćen u škole” od 
školske 2001−2002. godine, istina kao fakultativni, a zatim kao obavezno „izborni” 
predmet, paralelno sa tzv. „građanskim vaspitanjem”.  

Očito, tendencija je da „veronauk” postane prvo izborni, pa potom i obavezni 
predmet. Pristalice „vraćanja veronauka u škole” su u javnoj kampanji isticale želju 
ogromnog broja roditelja i učenika, po principu Vox populi vox Dei, veoma visok 
procenat vernika u Srbiji (čak 87%), kao i „mondijalistički argument” da je veronauk 
deo obrazovnog sistema u demokratskim zemljama u svetu. Podatak o visokom 
procentu vernika u Srbiji verovatno je preuzet iz istraživanja „Politički profil 
građanskog nezadovoljstva” koje je juna 2001. godine obavio tim Centra za 
proučavanje alternativa iz Beograda. Međutim, postoje i drugi rezultati istog 
istraživanja koje su zagovornici „vraćanja veronauka u škole” jednostavno prećutali. 
Tako se svega 26% ispitanika izjasnilo da su „veoma mnogo” i „mnogo” vezani za 
religiju, 27% „malo” ili „nimalo”, dok se 10% ispitanika izjasnilo kao ateisti. Sa 
stavom da veronauku treba uvesti kao obavezan predmet za sve učenike, složilo se 
samo 17%, dok je neslaganje izrazilo 45% ispitanika. Mada veliki broj ispitanika 
smatra da bi uvođenje veronauke u škole doprinelo boljem moralnom vaspitanju 
(41%), očuvanju tradicije i razvoju nacionalne svesti (46%), sa stavom da veronauka ne 
treba da bude obavezna slaže se skoro polovina ispitanika (48%), a za stav da taj 
predmet ne treba ocenjivati izjasnilo se čak 55% ispitanika. Napokon, sa stavom da 
svaka verska zajednica drži veronauk u svom prostoru slaže se 35%, ne slaže se 27%, 
dok je neodlučno 39% ispitanika.20

U inače nedovoljno artikulisanom i racionalno profilisanom javnom mnjenju 
Srbije rasprave o tom pitanju su pokazale sve karakteristike isključivosti i 
netrpeljivosti. Predstavnici onog dela javnog mnjenja koji su imali kritičke primedbe na 
ideju da se veronauk organizuje u državnim školama, bili su po kratkom postupku 
proglašavani reliktima dogmatskog komunizma, „komunjarama” itd. U jednom 
saopštenju za javnost Bogoslovskog fakulteta u Beogradu se kaže da su protiv 
veronauke „...pojedinci i grupe zadojeni ideologijom i totalitarnim mentalitetom 
propalog marksističko-titoističkog sistema”.21 Prigovarano im je da su „borbeni ateisti” 
samo zato što su smatrali da crkve i verske zajednice same treba da organizuju versku 
pouku, a da se u državnim školama jednim predmetom obuhvate različite religije i 
religijske kulture. Čini se, ipak, da, blago rečeno, „vraćanje” veronauka u državni 
školski sistem nije bio osobito mudar potez.22 Odbrana ovog postupka argumentom da 
                                                 
20 Uporedi: dr Stjepan Gredelj, Slova i brojke oko veronauke (i još koječeg), Agencija 
Argument, Beograd 2002. Rad za potrebe Ministarstva prosvete vlade Srbije. 
21 Uporedi: „Politika”, 5. septembra 2001. Daleko je lakše u javnosti difamirati ljude koji se ne 
protive tome da crkve i verske zajednice organizuju pouku za svoj podmaldak, ali brane načelo 
odvojenosti crkve i države, nego ozbiljno razmotriti pitanje da li veronauk treba da bude 
predmet u državnoj školi i deo državnog obrazovno-vaspitnog sistema, a naročito racionalno 
sagledati šire društvene posledice takvog rešenja ovog osetljivog pitanja. 
22 Najneobičnije je bilo ponašanje pojedinih predstavnika Ministarstva prosvete vlade Srbije. 
Razumno su ukazivali da svaki ishitren potez u ovoj oblasti može biti veoma kontraproduktivan. 
Neki od njih su najavljivali i svoje ostavke. „Veronauk” je ipak „uveden” uredbom, a od 
najavljenih ostavki nije bilo ništa. Kao i mnoge druge rasprave i ova je završila u ništavilu.  

163 



roditelje i đake niko nije pitao ni kada je posle Drugog svetskog rata „veronauk” 
izbačen iz školskog sistema Jugoslavije, kao ni kasnije kada je „uveden marksizam”, pa 
ne treba nikoga ni danas pitati, kada je već izbačen „marksizam” i „vraća” se 
„veronauk”, još je manje mudra. Dovoljno je bar malo pogledati oko sebe i videti šta je 
ostalo od tako „uvedenog” „marksizma” u školama i kulturnoj i političkoj javnosti. 
Ako se pogleda kako se ponašaju ljudi koji su „vaspitavani” na zasadama tog 
„marksizma”, može se pretpostaviti da postoje ozbiljni razlozi za bojazan pred tom 
„neupitnošću”. A najmanje je mudro u multikonfesionalnom društvu nametati interese 
jedne ili više crkava (i verskih zajednica) kao opšti verski interes stanovništva i 
smatrati ga modelom verske tolerancije. 

Po svemu sudeći, „vraćanje” verske nastave u državne škole dobilo je u Srbiji 
prioritet nad čitavnim nizom drugih, svakako značajnijih pitanja o odnosu države i 
crkve. Pokazalo se koliko je velika politička moć crkve – naravno, pre svega, Srpske 
pravoslavne crkve – u srbijanskom društvu. Sociolingvist, profesor Ranko Bugarski, 
ukazuje upravo na ovaj momenat, kao na jedan od ključnih: „Reč je o naprasnom 
uvođenju veronauke u osnovne i srednje škole u Srbiji, do koga je prema raširenom 
mišljenju došlo u trenutku kad su se u tom poduhvatu stekli politički interesi Srpske 
pravoslavne crkve i vodećih ljudi obeju najvećih političkih stranaka. Ovaj ekspresni 
politički dogovor izazvao je pravu buru u javnosti. Istaknuto je da je odluka jasno 
protivustavna (uporediti čl. 18 Ustava SRJ i čl. 41 Ustava RS) i protivna zakonu o 
osnovnom i srednjem obrazovanju; da je diskriminatorska i da će voditi daljim 
nepotrebnim podelama građana; da je anahrona i uz to potpuno nepripremljena; te da 
tim putem Crkva, nastupajući u novoj ulozi jakog političkog igrača, s kamatama 
naplaćuje pola veka svoje zapostavljenosti”.23

Nesporno je pravo svake crkve i verske zajednice da organizuje versku pouku, 
veronauk, za svoju mladež. Drugo je pitanje da li je uključenje verske pouke u 
programe državnih škola najoptimalnije rešenje. Moguće je da u monokonfesionalnim i 
jednonacionalnim sredinama ni takvo rešenje ne bi predstavljalo neki ozbiljniji 
problem, iako bi i u tom slučaju učenici iz porodica ateista i agnostika bili na neki 
način obeleženi. A pitanja: ko utvrđuje programe različitih „veronauka”, ko bira i plaća 
nastavnike, kakve kvalifikacije, profesionalne i pedagoške, treba da poseduju 

                                                 
23 Uporedi: Ranko Bugarski, Nasilničke laži i kalkulantske poluistine, s nadnaslovom Govor 
nove vlasti, „Danas”, subota-nedelja 9−10. mart 2002, str. VII. Autor ukazuje i na jedan 
semantički manevar u ovom procesu: „Ako malo bolje pogledamo na čemu se zasniva 
argumentacija zastupnika veronauke kao školskog predmeta, lako ćemo uočiti da je to u 
značajnoj meri − zamena teza, i to u vidu ne baš suptilnih semantičkih obrta. Prvi i temeljni 
korak, posle koga sve ide lakše, jeste prećutno izjednačavanje pojmova veronauke i 
veroispovesti. Tim putem se uvođenje nastave veronauke u državne škole laičke države 
predstavlja kao ostvarenje ustavnog prava na slobodu veroispovesti, pa tako navodno otpadaju 
primedbe zbog neustavnosti. Sledeći zahvat tiče se samog pojma veronauke, koja nam se nudi 
kao nauka o veri (‘kako sama reč kaže’). Ali ova crkvena etimologija nije baš valjana, jer nauka 
ovde znači ‘nauk’ (dakle ‘pouka’) a ne ‘scientia’. Ovaj semantički manevar omogućuje 
zamagljivanje razlike između nauke i dogme, a time i između obrazovanja i indoktrinacije. 
Tako se pravi cilj Crkve, stvaranje malih vernika, može predstaviti kao pružanje deci 
objektivnih i proverenih znanja o religijama sveta (protiv čega bi se malo ko bunio – naprotiv). 
” Ibid., str. VII. 

164 



nastavnici, koliki je minimalni broj učenika za koje se organizuje nastava, ni u javnosti 
ni u organima zakonodavne i izvršne vlasti nisu dovoljno promišljena i analizirana. 

Da bih izbegao neposredne savremene konotacije navešću jedno zanimljivo 
svedočanstvo staro preko sedamdeset godina. Svedočanstvo je iz vremena vladavine 
kralja Aleksandra I Karađorđevića, za kojeg se ni po kom osnovu ne može tvrditi da je 
naginjao ateizmu ili da je bio blizak komunizmu. Reč je o jednom komentaru, 
objavljenom u sarajevskom listu „Pravda”, 4. januara 1929. godine. Autor komentara 
se čudi da se „...gotovo svake godine izdaju upute i raspisi ne o praznikovanju dana Sv. 
Save, nego o načinu proslave ovog prosvjetno-školskog patrona”,24 pa nastavlja: „I što 
više vlada, odnosno ministar prosvjete učestava s ovim uputama o proslavi Sv. Save, to 
se sve više stvar komplikuje, da se nikad još ne zna, je li je ovo crkvena ili 
općenarodna – građanska proslava”. Ministarstvo je, naime želelo „...da se 
proslavljanje Svetoga Save kao narodnog prosvetitelja shvati i osjeti kod učenika i 
roditelja kao opći narodni praznik...”. Ministarstvo je predložilo tri mogućnosti: 1) u 
školama s homogenom pravoslavnom omladinom, raspored svečanosti će se obaviti u 
sporazumu crkvene i školske vlasti; 2) ako je većina učenika pravoslavne 
veroispovesti, crkveni obred mora biti odvojen od svetovnog (sa oko dva sata razlike); i 
3) ako su pravoslavni učenici u manjini, crkveni obred se ima obaviti u crkvi ili u školi 
u jednoj sobi, ali ne u onoj u kojoj se drži svetovna svečanost. Komentator smatra da su 
u nesaglasnosti opštedržavni karakter svečanosti s proslavom u sporazumu sa crkvenim 
vlastima25 i zaključuje: „Ili je proslava Sv. Save svjetovna ili crkvena. Ako je 
građanska onda u toj proslavi ne smije da sudjeluje svešteno lice kao takvo. Ako se 
Sveti Sava treba proslaviti i u crkvi, onda to treba da bude rastavljeno od svjetovne 
proslave i da se obavi samo za pravoslavnu mladež”. Na kraju komentator dalekovido 
smatra da je konfuzija crkvenih i državnih (građanskih) ingerencija u proslavi dana Sv. 
Save davala „...povoda trzavicama i negodovanju, a što i u buduće neće biti 
izbjegnuto”.26

Da je pisac komentara iz januara 1929. godine bio dalekovid svedoči jedno 
Saopštenje nevladine organizacije URBAN-IN povodom obeležavanja Svetog Save 
kao Dana Gimnazije u Novom Pazaru 27. januara 2002. godine. Naime, svečanost 
povodom proslave dana novopazarske gimnazije 26. januara 2002. godine je glavni 
govornik, inače bivši đak škole i pravoslavni sveštenik, proglasio i Svetosavskom 
akademijom. Saopštenje URBAN-IN-a s pravom ukazuje na razočarenje i evidentno 
odsustvo profesora i đaka bošnjačke nacionalnosti na tako organizovanoj svečanosti. 
URBAN-IN traži da se „...prestane sa koketiranjem i promocijom novokomponovanog 
religijskog ponašanja. Da li ovo treba da znači da će sledeće godine, ukoliko na mesto 
direktora dođe musliman, za Dan škole biti uzet, recimo, prvi dan Bajrama, i da ćemo 

                                                 
24 „Pravda”, Novi raspis Ministarstva prosvjete o proslavi Sv. Save u školama, str. 1, 4. januara 
1929. godine. 
25  Stjepan Gredelj je 1991. godine pisao, a 1999. godine ponovo upozorio na „...gotovo 
folklorno pretvaranje pravoslavnih svetkovina u državne praznike”. Uporedi: Stjepan Gredelj, 
Klerikalizam, etnofiletizam, antiekumenizam i (ne)tolerancija, „Sociologija”, br. 2/1999, str. 
151. 
26 Svi navodi su preuzeti iz komentara navedenog u  napomeni 7. 

165 



na proslavi slušati ilahije i kaside i ders nekog imama”.27 Na kraju URBAN-IN apeluje 
da se spreči segregacija učenika i prosvetnih radnika. 

U težnji da ostvari što veći uticaj i zauzme što značajnije mesto u javnosti, da 
ovlada dušama generacija mladih u crkvama i verskim zajednicama, Srbiji su crkve i 
verske zajednice kao centralno pitanje u javnosti stavile „vraćanje veronauka u škole”, 
mada će pravi testovi za odnose između državnih i verskih organa predstavljati pitanja 
vraćanja nacionalizovane imovine crkvama i verskim zajednicama, zakonsko 
regulisanje njihovog statusa, „vraćanje sveštenika u vojne i zdravstvene institucije”, 
položaj malih verskih zajednica. 

 
 

Slobodan Vukićević 
 
 

RELIGIJSKO U MODERNOJ NACIJI 
  

1. Interdisciplinarnost 
 

Prvo želim da kažem da me raduje da se na ovako suptilne teme održavaju 
interdisciplinarne rasprave. Sociolozi kolege Vukomanović i Pavlović su u prethodna 
dva izlagajna, pondili ovdje na interdisciplinarnom „tržištu” rezultate sociološke nauke 
u razmjenu sa teolozima, filozofima i drugima. To je jedini modus vivendi 
interdisciplinarnosti¸ razmjena rezultata pojedinih oblasti nauke i duhovnosti, koji 
može dati istinski doprinos cjelovitom razumijevajnu ovih fenomena. 
 

2. Pluralizam 
 

Akdemik Jerotić je postavio kardinalno pitajne mira i progresa savremenih 
društava, posebno društava Balkana, pitanje mjere pluralizma. Mislim da mjeru 
pluralizma u kvantitativnom smislu  treba jednostavno vezati za statističku 
zakonomjernost realne strukture multietničkih i multikonfesionalnih društava. 

To znači da je kvantitativna mjera pluralizma crnogorskog društva vezana za 
65% Crnogoraca, 12% Muslimana, 9% Srba, 7% Albanaca, 1% Hrvata − popis 1991, a 
sa stanovišta multi konfesionalne strukture 70% pravoslavnih, 20% muslimana i 10% 
ostalih vjeroispovijesti. 

Kvalitativna mjera pluralizma može se vezati za Gidensovu „ontološku 
sigurnost” u pogledu kontinuiteta etnokulturnog identiteta i stabilnosti materijalnog i 
društvenog okruženja koje je povezano s mjerom opšteg dobra. 

Suština je u tome da etnokulturni identitet ni manjine ni većine ne može biti 
doveden u pitanje, ali mora biti uključen u stvaranje i funkcionisanje opšteg dobra, 
javnog interesa i javnog prostora zajednice. 

Ovdje je bitno imati u vidu tip društva. Neuporediva su društva Amerike, 
Evrope, Balkana. Američko društvo je tip useljeničkog društva u kojem etnokulturni 
identitet ima drugačiji karakter i strukturalnu značajnost. Društva Evrope i Balkana 

                                                 
27 Saopštenje nevladine organizacije URBAN-IN povodom obeležavanja Svetog Save kao Dana 
Gimnazije u Novom Pazaru 27. januara 2002. godine.  

166 



vjekovima se temelje na etnokulturnom identitetu i zbog toga u njima, ili bolje reći nad 
njima, nije moguće primijeniti američki princip „lonca za topljenje”. Čak i u Americi 
ovaj princip sve više otkazuje pod pritiskom afirmacije ili reafirmacije pojedinih 
etnokulturnih identiteta. 

Pitanje mjere pluralizma je u stvari pitanje moderne nacije kao zajednice 
građana. Moderna nacija se može konstituisati jedino na principu konsocijativne 
demokratije koji podrazumijeva jedinstven politički projekat kojim se sankcionišu 
etnokulturne i vjerske različitosti građana multistrukturalne države. 
 

3. Religijsko u funkciji opšteg dobra i smisla postojanja 
 

Ontologija savremenog društva i čovjeka „prirodno” je utemeljena na 
jedinstvenoj dinamici i dijalektici etničkokulturalnog i vjerskog sa građanskim. To je  
rezultat neumitnog spoja logosa i istorije koji se manifestuje kao univerzalna zakonitost 
društvenog bivstvovanja. Sociologija samo uvažavanjem ove društvene zakonitosti 
može obavljati svoj zadatak da ideje Nacije kao građanske zajednice protumači u 
njenom odnosu sa društvenom stvarnošću, a to znači i mjesto religijskog u modernoj 
naciji kao društvenu stvarnost. U ovom kontekstu može se sociološki tumačiti spoj 
univerzalnog i partikularnog, to jest, opštu istinu da su čovjekova priroda i zajednica 
neodvojivi i, takođe, nepobitnu istinu da je ispoljavanje čovjekove prirode moguće 
samo u konkretnoj  zajednici − prostorno, vremenski i razvojno određenoj. A 
čovjekova priroda se ispoljava i u činjenici da je čovjek i homoriligiosus. To što u 
jednom društvu ima teista i ateista ne dovodi u pitanje ovu činjenicu, jer se njihov 
međusobni odnos  ispoljava kao realni društveni odnos koji ne može apstrahovati ne 
samo nijedno društvo nego nijedna religija. U društvenoj stvarnosti neminovno se 
uspostavljaju odnosi između podsistema svakog nacionalnog identiteta: etničkog, 
religijskog, kulturnog, državnog,  a kao poseban realitet javlja se, opet kao 
neminovnost, zajednički život. Prema tome, herdementiku religijskog u modernoj naciji 
nemoguće je zamisliti bez identifikacije društvenih uslova funkcionisanja religijskog. 

Moderna nacija predstavlja društveni proces nastojanja novog tipa građanina − 
proces obogaćivanja pojedinca u esencijalnom i egzistencijalnom smislu, a to znači i 
obogaćivanje religijskog. To nije asimilacija religijskog od strane građanskog, već novi 
način zadovoljavanja potrebe religijskog u bogatijoj, ljudskijoj, humanijoj, 
civilizovanijoj, kulturnijoj formi. Radi se o novoj društvenoj mogućnosti 
funkcionisanja religijskog kako na nivou pojedinca, tako i na nivou društva. 

Zajednički život u multietničkoj i multikonfesionalnoj modernoj zajednici 
pretpostavlja uspostavljanje opšteg dobra. Poštovanje funkcionisanja javnog dobra, 
javnog interesa, javnosti, obezbjeđuje suverenitet na unutrašnjem planu (samostalno 
odlučivanje o unutrašnjim odnosima) i na spoljašnjem planu (moderna nacija kao 
politička jedinica ravnopravna u odnosima sa drugim državama − odnosno političkim 
jedinicama). Funkcionisanje opšteg dobra moguće je jedino na principu konsocijativne 
demokratije, gdje se opšte (univerzalno) ispoljava kao način adekvatnog povezivanja 
različitosti, a ne kao pretvaranje različitosti u isto. Tako građanski smisao postaje 
osnov iz kojeg se izvodi  unutrašnji i spoljni suverenitet. Religijsko ne smije, kao ni 
političko, kulturno, etničko ili bilo šta drugo narušavati taj princip. Religijsko se mora 
uklapati u poštovanje javnog dobra, javnosti, javnog interesa i ako je on nezavisan od 
privatnih interesa, što ne znači da je nužno iznad njih, ali može nekad biti i suprotan 

167 



privatnim interesima. Religijsko ima svoju transcendentnu sferu, ali ona ne može biti 
usmjerena u narušavanje opšteg dobra, to jest, suvereniteta moderne nacije. To je 
jednostavno uvažavanje činjenice da religiju stvaraju „bogovi i ljudi”. Sve ovo, 
nijednog trenutka, ne znači podređivanje religijskog vladajućem političkom sistemu u 
jednom  društvu. Naznačeni principi mogu biti djelatni samo u „aktivnom društvu” u 
kojem su građani istovremeno ispod i iznad sistema, gdje je ona podređena 
zadovoljavanju potreba građana i njihove zajednice i gdje se sve mijenja prema 
njihovim odlukama u skladu s unutrašnjim i spoljnih suverenitetom. 

Sve institucije, pa i religijske, konstituisane su kao način i sredstvo zajedničkog 
bivstvovanja i življenja s karakteristikama koje su vezane za neki osobeni istorijski 
kolektivitet. U njima je religijsko „protumačeno iznova”. Nema stabilnosti tamo gdje to 
tumačenje dobija karakter asimilacije, ali ni u slučaju „izdizanje” religijskog ili 
etničkog na nivo samostalnog političkog projekta. Prvo bi značilo gubljenje etničkog i 
religijskog u univerzalnosti građanskog, a drugo liberalizaciju, što predstavlja 
razbijanje multietničke i multikonfesionalne moderne zajenice na zajednički život 
„udruženih manjina”, gdje su te „zajednice” nosioci javnog prava, i na toj osnovi 
raspolažu sopstvenim predstavljanjem u zajemčenom na svim nivoima političke i 
administrativne organizacije, što znači razdvajanje zajedničkog političkog projekta. 

Značaj moderne nacije je u tome da sačuva vjerske posebnosti, ali istovremeno 
da sačuva i zajednicu. 

Ovaj cilj se ne može ostvarivati samo na osnovu etničkih prava jer ona 
pripadnicima etničke skupine daju samo etničku moć niti na osnovu religijskih prava 
jer ona daju samo religijsku, ali ne i građansku moć. 

Iz logike građanskog prava korišćenja religijskih odlika ne mogu proizaći bilo 
kakva religijska ponašanja koja narušavaju jednaka prava bilo većinske, bilo manjinske 
vjerske grupe ili pojedinaca. Javni prostor i opšte dobro ne mogu biti naručeni nečijim 
vjerskim  monopolom − većinske ili manjinske grupe. Time su sačuvane vjerske 
posebnosti, ali sačuvana je i zajednica. 

Na ovoj relaciji moramo razumijevati, tumačiti i objašnjavati univerzalistički 
princip građanstva i univerzalistički princip religije. Svaka građanska nacija hoće da 
pokaže svoju specifičnost u odnosu na druge, i svaka religija, vjerska zajednica hoće da 
pokaže svoju konkurentnost za čovjeka i zajednicu. Moderna nacija sa neumitnom 
statističkom zakonitošću multietničke, mutlikulturalne i multikonfesionalne strukture 
bazira se na karakteru društvene veze koja na miran način građanskim pravom 
sankcioniše etnokulturne i vjerske različitosti. Ova društvena veza čuva, njeguje, 
usavršava čovjekovu zajednicu s ljudima i čovjekovu zajednicu s Bogom.  Na taj način 
moderna nacija kao zajednica građana predstavlja prirodni okvir mogućnosti  
funkcionisanja etničkokulturalnog i vjerskog − jednako manjinskog i većinskog.  

Logika Gemeluschaft-a u modernoj naciji ne slabi, kako su predviđali neki 
istraživači savremenih društvenih kretanja. Modernost upravo podstiče specifične 
oblike „povratka vjerskome i etničke revandikacije”. Sekularizacija je u svim 
društvima i svim sistemima pokazala sve svoje ograničenosti i besmislenost 
redukovanja vjerskog na građansko ili asmilaciju vjerskog od strane građanskog. 
 
 
 
 

168 



 
4. Crna Gora kao moderna nacija − istinska zajednica 

  
Modernost Crne Gore sadržana je u njenoj opredijeljenosti da očuva identitet kao 

specifična društvena i državna zajednica − moderna nacija multietničnokulturalne i 
multikonfesionalne strukture u kojoj se svaki građanin ravnopravno služi svojim 
etnokulturnim i vjerskim odlikama kao građanskim pravima. Najnovija istraživanja 
pokazuju da su pristalice državnog osamostaljenja Crne Gore  najnužniji nosioci  
mondijalističke svijesti u Crnoj Gori. Nema značajnije podjele stanovništva Crne Gore 
prema pristupanju Evropskoj uniji. Osnovni razlog takvom opredjeljenju je u tome što 
koncept Evropske unije obezbjeđuje državni i nacionalni identitet Crne Gore kao 
moderne nacije. 

Državni i nacionalni identitet Crne Gore pretpostavlja da postoji opšte dobro, 
javni interes i javni prostor u  kojem svi građani, svi etnokulturni i vjerski entiteti 
pronalaze svoje dobro i svoj interes. Kontinuitet takvog opšteg dobra nije od juče, već 
od Duklje, pa do današnje Crne Gore. Istina, bilo je perioda kada je etnički elemenat 
većinske grupacije dostizao nivo apsolutizacije, ali se klatno u istorijskom toku vraćalo 
ponovo adekvatnijem uspostavljanju odnosa na bazi kvantitativne i kvalitativne 
određenosti multietnokulturalne i multikonfesionalne strukture crnogorskog društva. 

Moderna nacija, koju preferira i Crna Gora, je danas nov socijalni entitet. Taj 
socijalni entitet ima jedinstven politički projekat koji opredjeljuje djelovanje i većine i 
manjine. U njemu i na osnovu njega transcendira se etnička i vjerska datost − većine i 
manjine. Crna Gora kao nacionalna i državna zajednica  je tako jedinstven politički 
projekat  za Crnogorce kao većinu i za sve druge etnokulturalne i vjerske grupacije 
koje u strukturi crnogorskog društva učestvuju kao manjinske grupe. Prema tome, 
svoju etničku i vjersku datost, svaki građanin Crne Gore − pripadnik većine ili manjine 
− mora transcendovati u okviru i na osnovu jedinstvenog političkog projekta države 
Crne Gore u kojoj taj građanin živi. Albanac u Crnoj Gori ne može transcendovati 
etničku i vjersku datost s albanskom državom, a živjeti u crnogorskoj državi. Kao  što 
ne može ni Crnogorac u Albaniji transcendovati svoju etničku i vjersku datost sa 
crnogorskom državom, već s albanskom državom u kojoj živi.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

169 



Branimir Stojković 
 

OD BALKANA DO JUGOISTOČNE EVROPE 
 

Izlaganje želim da počnem jednom srpskom ironičnom  doskočicom koja, na prvi 
pogled,  govori u prilog toleranciji i nenasilju. Ona glasi: „Možeš me zvati i loncem, 
samo me nemoj slomiti!”  Njena poruka je, međutim, mnogo složenija, jer je već u 
samom pojmu „lonac” sadržana mogućnost njegovog lomljenja. Slično je i sa pojmom 
„Balkan” odnosno „Balkansko poluostrvo” kao oznakom za ove prostore jer već sam 
njegov naziv sadrži njegov istorijski udes poznat kao balkanizacija. Otuda i težnja − 
koja po meni pripada repertoaru  bele, dakle, dobronamerne, magije – da se verbalnom 
manipulacijom  „Balkan” preimenuje u „Jugoistočnu Evropu” i time  iz njegove  
centrifugalne (balkanske) prošlosti projektuje u  njegovu moguću centripetalnu 
(evropsku) budućnost. Stoga  vredi podsetiti da je termin balkanizacija  nastao u drugoj 
polovini prošlog veka da bi se njime označilo nastajanje niza državica na ruševinama 
Turskog carstva. Polovinom ovog veka  koristi se u izrazito pežorativnom značenju. 
Naime, trebalo je da izgledi balkanizacije Afrike odvrate bivše kolonije − koje su u 
međuvremenu postale nezavisne države − od daljih podela po tribalnim, odnosno 
etničkim granicama. Nakon toga, devedesetih godina prošlog veka, balkanizacija se − 
poput Nosferatua − vratila na Balkan da dovrši svoj, u XIX veku započeti, posao.  

Granica − onih međudržavnih − na ovom prostoru sada ima više nego što ih je 
ikada ranije bilo. Dovoljno je, međutim, uzeti bilo koju dimenziju balkanskog prostora 
− arheološku, etnografsku, privrednu, religijsku, lingvističku ... da bi se videlo kako se 
iza granica balkanskih državica pomalja celina onoga što Trajan Stojanović naziva 
Balkanskom civilizacijom.28 Normativne granice − tj. korpus zajedničkih propisa koji 
određuju šta je dopušteno a šta nije, uveliko prevazilaze i samim tim relativizuju 
etničke i jezičke granice. A upravo je sličnost ili istovetnost nekih temeljnih socijalnih 
institucija, a ne zajedničko etničko poreklo, osnova  pripadnosti istoj civilizaciji. 
Uveliko je toga bio svestan i Jovan Cvijić koji je kao eksplikativni okvir svog 
multidisciplinarnog rada uzeo čitavo Balkansko poluostrvo,  sa isto onoliko razloga sa 
koliko je Fernan Brodel to učinio sa Mediteranom.   

Balkanski tip multikulturalnosti bi  mogao da se označi kao jedva-
multikulturalnost 29 u poređenju sa, na primer, varijantom multikulturalnosti  stricto 
sensu u Velikoj Britaniji u kojoj, jedne uz druge, žive autohtone kulturne zajednice 
Engleza, Škota, Velšana ali i kulturnih zajednica u dijaspori  Jamajkanaca i Pakistanaca 
i pripadnika drugih vanevropskih kultura. Za razliku od te situacije u kojoj se, unutar 
istog društva, jedna ili više autohtonih kultura susreće sa kulturama dijaspore koje su 
međusobne veoma različite, u slučaju Balkana reč je o kulturama koje su vekovima na 
istom prostoru i koje dele mnoge zajedničke civilizacijske vrednosti. Opravdano je 
govoriti ne samo o postojanju, odnosno nepostojanju kvaliteta multikulturalnosti, već i 
o meri, odnosno stepenu njenog ispoljavanja.  To je zapravo tema ovog izlaganja. 

                                                 
28 Trajko Stojanović, Balkanska civilizacija, Centar za geopoetiku, Beograd 1995. 
29 Branimir Stojković, Multikulturalizam, Balkan i planetarna kultura, pogovor knjizi A. 
Semprini „Multikulturalizam”, Clio, Beograd 1997.  
 

170 



Tek  je raspad bipolarnog sveta  krajem 1980-tih i njegova regionalna posledica 
− nestajanje jugoslovenske države nastale 1918 − učinio da Balkan bude i nešto više od 
geografske odrednice. Regionalna, dakle balkanska dimenzija našeg okruženja, 
sagledana u istorijskom, civilizacijskom, privrednom, političkom i svakom drugom 
ključu odjednom je dobila na značaju. Došlo je do nečega što bi se provizorno moglo 
da nazove novim realizmom, a što je posledica sužavanja pređašnje exjugoslovenske 
optike. Umesto filozofije planetarne saradnje utemeljene na nesvrstavanju koja je čak i 
evropski okvir (uz negativno kvalifikovanje evropocentrizma) odbacivala kao previše 
uzak, počinje ponovno otkrivanje Balkana kao regionalnog okvira orijentacije i suseda 
kao privilegovanog kolektivnog drugog i reaktuelizacije pomalo zaboravljene maksime 
Rige od Fere „Balkan balkanskim narodima” izrečene  još krajem XVIII veka kada je 
ovaj još uvek bio jedinstven region − doduše pod turskom vlašću. Postavlja se, 
naravno, pitanje da li je pomeranje, odnosno sužavanje fokusa saradnje sa planetarnog 
na regionalni, odnosno subkontinentalni nivo,  posledica mirenja sa ulogom epizodiste 
u svetskoj podeli spoljnopolitičkih uloga ili realno sagledavanje izmenjene  vlastite 
uloge u globalnim okvirima. Uporedna analiza sadržaja balkanskih štampanih medija 
balkanskih zemalja pokazala bi u kojoj meri je Balkan kao referentni okvir bio odsutan 
iz svesti i mnjenja u poslednjih četrdesetak godina − sve do početka 90-tih godina, kao 
i to koliko se ta situacija počinje da menja poslednjih godina. 

Teoretičari interkulturalizma  drže da je  zajednica iskustva  ono što predstavlja 
osnovu za uspostavljanje uspešne komunikacije između različitih društvenih grupa i to 
bez obzira na osnov njihovog nastajanja. Što je zona zajedničkog iskustva veća u 
odnosu na ukupno iskustvo svakog od učesnika u komunikaciji to je ona lakša i bliža  
unutarkulturnoj komunikaciji i obratno − manje zajedničkog iskustva  znači manju 
mogućnost uspešne i neposredne komunikacije, što situaciju čini međukulturnom. 

Kada se istražuje interkulturna komunikacija na prostoru Balkana bilo bi 
nedopustivo prevideti ulogu naroda u dijaspori (Cincara, Jevreja i Cigana) u njenom 
uspostavljanju i održavanju. Cincare, nimalo slučajno, treba staviti na prvo mesto. 
Najpre, zbog toga što je reč o balkanskom narodu čija je granica dijaspore uglavnom 
ostala u balkanskim okvirima, za razliku od Jevreja i Roma koji dolaze izvan 
balkanskih prostora. Zatim, i zbog toga što su i kao nomadi/stočari i kao stanovnici 
gradova (trgovci i zanatlije) bili privilegovani prenosioci − human agents u 
Sorokinovom značenju te reči − zajedničkih sadržaja balkanske civilizacije, odnosno 
onoga što je u balkanologiji poznato pod zajedničkim nazivom balkanizama. Tu 
pozitivnu tekovinu ukupne balkanske istorije − balkanizme, je nažalost, uveliko 
pretekla jedna druga odrednica − balkanizacija, koja nastaje u kontekstu novovekovne 
istorije, odnosno istorije nacija i nacionalnih država na Balkanu.  

U elemente interkulturne situacije Balkana spada i  balkanski lingua franca. To 
su kroz istoriju bili latinski, grčki, drevni južnoslovenski, turski i najzad engleski. Nije 
više uopšte nezamisliva situacija da dva sagovornika, po pretpostavci dva nacionalno 
hipersenzibilisana intelektualca, od kojih je jedan Hrvat, a drugi Srbin − uzajamno 
izbegavajući srbizme i kroatizme izaberu engleski kao jezik koji ih najmanje 
kontekstualno opterećuje narcizmom malih razlika. Uostalom, još je  Bernar Šo rekao: 
„Velika Britanija i SAD su dve države koje razdvaja zajednički jezik.” 

U vezi s tim su i različite strategije stvaranja nacionalne samosvojnosti, odnosno 
politike identiteta na Balkanu. Poseban problem su imali južnoslovenski narodi koji su 

171 



morali da idu na ideosinkrazijske kombinacije jezika, religije i istorije ne bi li utemeljili 
svoju differentia specifica u odnosu na susedne slovenske narode.   

Rumuni su imali drugačiji problem − kako se efikasno distancirati od 
dominantno slovenske okoline od koje se nisu razlikovali religijom (pravoslavlje), 
pismom (ćirilica), a ni jezikom koji je bio preplavljen slovenskim rečima. Izlaz je 
nađen u vezivanju za Francusku koja je postala naknadno uspostavljenim izvorom 
rumunske učene kulture, kao što pokazuje studija dva rumunska antropologa u radu 
koji je objavljen pod naslovom Diskretni šarm sestrice: Francuska i Rumunija.30

Balkan je  region „zakasnelih nacija” (Helmut Plesner)  što u velikoj meri 
objašnjava fenomen rebalkanizacije Balkana. U tom ključu rebalkanizacije bi se SFRJ 
mogla da shvati kao relikt dve od tri poslednje svetske imperije − Turske i 
Austrougarske (treća je Rusija). Moglo bi se zapitati, da li je bilo neophodno da se ta 
imperijalna lego konstrukcija raspadne na konačne, konstitucionalne (nacionalne) 
činioce da bi se počelo sa razmišljanjem o njenoj reintegraciji u SECI, ili u neku drugu 
isto tako subkontinentalnu ekonomsku i političku integraciju.  

Nacionalizam i nacionalna država nisu, naravno, nikakav „balkanski 
specijalitet”, već su eminentno evropski izum, bez koga bi modernizacija balkanskih 
društava bila nemoguća. Zato ga i ne treba apriorno osuđivati, već razumeti njegovu 
istorijski uslovljenu funkcionalnost i relativnost. Erih Hobsbaum kaže da se pogrešno 
smatra da je kapitalizam najznačajniji evropski  novovekovni eksportni proizvod. To je 
u stvari nacionalizam i nacionalna država koja je, kao oblik organizacije društava koja 
se modernizuju, postala uistinu svetska pojava. 

Pasoš je na Balkanu sve do XX veka bio nepoznat kao lična isprava, dok nam 
sada, zajedno sa institucijom viza, izgleda kao nešto prirodno, dakle nešto čega je 
oduvek bilo. U svom Đavolovom rečniku  Embrous Birs ga ovako definiše: „Pasoš je 
dokument koji se izdajički izdaje putnicima da bi ih se označilo kao strance i tako 
izdvojilo za naročito ponižavanje i maltretiranje”. Ali pažljiviji posmatrač može da 
uoči nešto što bih provizorno nazvao kapilarnom relativizacijom državnih granica na  
Balkanu. Naime, s krajem hladnog rata i nestankom totalitarnih režima veoma se 
razvija i poprima neočekivane oblike fenomen koji je ranije u legalnom obliku 
eufemistički bio označavan kao malogranični promet. U području sa obe strane granice 
je, naime, veoma pojačan nelegalan promet roba i ljudi i to tako, da roba ide za 
zaradom, a ljudi za poslom. Ta pojava je posebno razvijena na nekadanjim 
tradicionalnim karavanskim pravcima prema Rumuniji, Bugarskoj, Albaniji i, naravno, 
Makedoniji. Kosovo se podrazumeva.    

Pošto su granice naša sudbina,  važno je upitati se: šta pojam granice uistinu 
znači? Da li mu se može pristupiti jednoznačno − bilo afirmativno, bilo negativno ili je 
neophodno priznati njegovu složenost  i razaznati njegove moguće prednosti i 
nedostatke. Mislim da je ovaj drugi pristup primereniji − pogotovo ako se pojam 
granice ne svede na ono što je najuočljivije: na međudržavne granice. 

Neko je jednom rekao da je problem Balkana u tome što se tu našlo previše 
istorije na premalo geografije. Ta tvrdnja bi se mogla prihvatiti samo pod uslovom ako 
se pojam istorije svede na  istoriju država na tlu Balkana. One su uistinu − kao i sve 
                                                 
30 Doina and Nicolae Harsanyi, The Discreet Charm of Little Sister: France and Romania, in 
East European Quaterly, Summer 1994, no. 2. 
 

172 



druge države uostalom − bile ekspanzionističke i nastojale da zauzmu što je moguće 
veću teritoriju. Pri tom su se, prirodno, sudarale sa isto takvim drugim državama − i 
ratnih godina je bilo mnogo više nego onih provedenih u miru. Uostalom, etimološko 
istraživanje značenja reči teritorija pokazuje da ona − iako se to čini očiglednim − ne 
potiče od imenice terra (na latinskom zemlja, tle...) već od glagola terrere koji znači 
zastrašivati, terorizovati. Tako je posredstvom jezika način sticanja već i doslovce 
upisan u ono što se poseduje, odnosno osvaja ili brani.31 Tabuiziranu svetost teritorije, 
odnosno granice, za strance možda najuverljivije pokazuje patriotska poezija nastala u 
vreme kada su te granice bile jos sasvim sveže, tek uspostavljene. 

Ako bi neki politički geograf iscrtao jednu za drugim sve granice koje su države 
na ovom prostoru postavljale tokom istorije, dobio bi gust niz linija koje se međusobno 
seku i prepliću. To su svojevrsne polihipse koje, uzete svaka za sebe, izgledaju 
neopozivo i večno. Međutim, uzete sve zajedno, povučene tokom istorije uzduž i 
popreko ovog prostora, one nalikuju produktu nekog džinovskog haotičnog klatna koje 
je  linije iscrtavalo neprestano menjajući smer kretanja. To bi se moglo nazvati 
učinkom rada istorije na predlošku geografije. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
31 E. William, Conolly, Tocquevile, Teritory and Violence, Theory, Culture& Society, Vol 11 
(1994), 19−40. 
 

173 



Vojislav Stanovčić 
 

USTAVNO-ZAKONSKI OKVIRI OSTVARENJA  
VERSKOG MIRA, TOLERANCIJE, SLOBODA *

 
1. Neke pouke iz duge istorije religijskih sukoba kao i sukoba identiteta 
 

1. Kako kazuje naslov našeg rada, pozabavićemo se nekim uzrocima i vidovima 
konflikata između religija ili onima s religijskim predznakom, nekim ranijim i 
savremenim ustavno-zakonskim okvirima za uspostavljanje verskog mira, nekim 
vidovima verske tolerancije, kao i nekim uslovima za njeno ostvarivanje. Naša glavna 
ideja jeste da naglasimo značaj uspostavljanja odgovarajućih ustavnih i zakonskih 
okvira za verske slobode i toleranciju.  

Bavljenje multikulturalizmom kao društvenom činjenicom i vrednošću s 
namerom da se dođe do pomirenja protivrečnosti ili do umanjenja potencijala koji 
izazivaju konflikte ili sukobe među različitim etničkim (nacionalnim) grupama, takođe, 
podrazumeva bavljenje i samim religijama kao veoma bitnim elementima identiteta 
mnogih grupa. Konflikti identiteta (čiji je religija deo) pripadaju vrsti konflikta između 
sistema vrednosti. U takvim konfliktima učesnici često ne žele da se prilagode drugom 
sistemu vrednosti ili da prihvate kompromise u pogledu spornih pitanja. 

Mnoge velike religije sveta čine osnovu za stvaranje širokih civilizacijskih 
krugova kojima danas može pripadati nekoliko ili mnogo država. Dok su u prošlosti 
čitavim epohama dominirali verski ratovi, u potonjim vekovima su ih „zamenili” oni 
koji su se vodili iz nacionalnih, ideoloških ili rasnih „razloga” ili radi takozvanih 
„državnih razloga” ili „razloga nacionalne bezbednosti” − u obliku preventivnih ili na 
sličan način opisanih ratova. S jedne strane, mora se uzeti u obzir uloga velikih svetskih 
religija u razvoju civilizacije i određivanju okvira u  kojima su se ljudi približili jedni 
drugima i čime im je bilo omogućeno da žive zajedno ili da se čak udružuju u grupe, u 
šire političke celine. Religije su stvarale uslov za širi osnov identiteta, radi 
objedinjavanja većih grupa ljudi, što nisu mogle nacionalne države. S druge strane, 
međutim, zbog takvog integrisanja ljudi moglo se dogoditi da religije suprotstave tako 
velike grupe nekim drugim grupama, drugačije vere ili drugačijeg tumačenja istog 
verskog učenja (grupa okarakterisanih drugačijim obredima ili denominacijama). Takvi 
slučajevi se još uvek dešavaju. Iako se o tome može raspravljati − neki analitičari čak 
pretpostavljaju da religije, i civilizacije njima prožete, sadrže snažnije potencijale za 
stvaranje konflikata od onih koje su u skorašnjoj prošlosti imale nacionalne države. 
Međutim, moramo imati na umu da su države prožete nacionalizmom izazvale dva 
svetska rata. Religije nisu nikad izazvale nešto što bi se moglo s tim uporediti, iako su 
one mogle igrati izvesnu ulogu u masakrima koji su se dogodili u oba rata, a posebno u 
Drugom svetskom ratu (holokaust i genocid nad nekim drugim grupama). Religije su, 
odista, suštinske komponente mnogih kultura i civilizacija, kao i uzroci ili elementi 

                                                 
* Odlomci iz delova 3 i 5 ovog rada objavljeni su pod naslovom „Religija, mir i tolerancija” u: 
Božidar Jakšić  (ur.), Tolerance  /Tolerancija/, Beograd, (Republika i Biblioteka XX vek)  ??, 
1991 (knjiga je bila rezultat Međunarodne konferencije „O interkulturalnosti i toleranciji”, 
održanoj u Beogradu,  od 22. do 24. maja, 1998).  

174 



mnogih konflikata. Neki autori ističu da religijski konflikti nisu prevaziđeni i 
predviđaju nove sudare civilizacija na religijskoj osnovi.32  

Religije mogu značajno doprineti miru i saradnji, ne samo između grupa koje 
pripadaju istoj veri, nego i između različitih denominacija i crkava, pod uslovom da te 
crkve preduzmu pravilne obrazovne, propovedničke i javne aktivnosti. Ideja o verskoj 
toleranciji rođena je s ciljem da sačuva živote, smanji konflikte i, nešto kasnije, 
oslobodi ljude da biraju svoju veru. I jedna i druga, i vera i tolerancija, imaju i mogu 
imati ogroman uticaj na život ljudi. I pre pojave ideje o toleranciji činjeni su pokušaji 
da se države obavežu da se uzdignu iznad verskih konflikata svojih građana, što je 
često podrazumevalo ili uvodilo toleranciju.  

Moramo sagledati istoriju i proučiti teoriju da bismo našli slučajeve i analize koji 
bi nam mogle biti od pomoći pri izgradnji okvira za toleranciju i zajednički život. 
Međutim, u nekim slučajevima, videćemo da ono što je bilo moguće u prošlosti teško 
da je iole moguće danas. Kasnije ćemo pokušati da prikažemo kako je, pri istraživanju 
ovoga, važno načiniti razliku između nekih uloga religija i crkava. 

Religije i crkve su stara pojava, a verski ratovi nisu bili retkost, iako bi neko 
mogao tvrditi kako su, u „verskim razlozima”, ili iza njih, bili skriveni mnogi drugi − 
mnogo svetovniji „razlozi”, interesi i motivi crkava, dok su verski izgovori korišćeni za 
opravdanje ratova ili zadobijanje podrške. Verovatno je bilo mnogo takvih slučajeva, a, 
naravno, može ih biti i nadalje. Pa ipak, budući da su religije vrlo važni elementi 
grupnog identiteta, u borbama grupa, nažalost, religije su bile korišćene (i još uvek se 
koriste) kao element identifikacije „drugog”, odnosno, neprijatelja. Neko to može 
smatrati iracionalnim; ipak, u nekim slučajevima prosto je neverovatno kakva svirepa 
dela su počinjena u ime nekog, naizgled humanističkog, cilja. Međutim, to se zaista 
događalo, i u toliko mnogo slučajeva, da se ne može smatrati odstupanjem od 
„normalnog” (odnosno od pretpostavljanog obrasca mirnog života u prošlosti, 
ispunjenoj bajkolikom ljubavlju i razumevanjem). Postoje mnogi detaljni opisi načina 
na koji su u oružanim sukobima širokih razmera grupe nastojale da iskorene „druge”, 
one koji su samo bili drugačiji od njih, na primer, obrezani ili neobrezani, a kojima je 
život zavisio od te osobine što se lako mogla identifikovati. Tako bi u jednom talasu 
napada bili ubijani obrezani, a oni drugi pak stradali u napadu suprotne strane. Nije to 
samo drevna priča sa Srednjeg istoka, već i nešto što se dešavalo tokom Drugog 
svetskog rata i tokom nedavnih oružanih sukoba na teritoriji bivše Jugoslavije. 

                                                 
32 Tako su, na primer, krajnje veliku pažnju privukle protivrečne teze jednog američkog 
politikologa (Samuel P. Huntington, The Clashes of Civilizations?, „Foreign Affairs”, Vol. 72, 
No. 3, 1993; a nekoliko kritičkih komentara autorovih teza objavljeno je u: „Foreign Affairs”, 
Vol. 72. No. 4, 1993). Britanski istoričar, Arnold Tojnbi, u svom glavnom delu, Istraživanja 
istorije /A Study of History/  (skraćeno izdanje u dva toma − Istraživanja istorije, Prosveta, 
Beograd, 1970), pošto je prethodno pisao o nacionalizmu i ratovima, kasnije je nastojao da 
razvije i dokazuje svoju hipotezu o životu i smrti civilizacije. Kako on objašnjava, inspiraciju za 
to dobio je tokom svog putovanja „Orijent-ekspresom” između Istanbula i Londona, prolazeći 
kroz južnu, istočnu i srednju Evropu. Prema Hantingtonu, sudari se dešavaju na onim mestima 
gde civilizacijske celine dolaze u kontakt, a Balkan predstavljajedan takav region. Nedavno 
održana međunarodna naučna konferencija „Susret ili sukob civilizacija na Balkanu” (10−12. 
decembar 1997), pored pomenutih kritičkih napomena, pokazuje da nisu opšte prihvaćena 
gledišta o predviđanju konflikata.  

175 



Opet u prošlosti, ali i u mnogim današnjim slučajevima, verska isključivost 
mogla je i imati za posledicu versku netoleranciju ili progon. Ali ne uvek. Međutim, 
netolerancija i progon mogu se dogoditi čak i onda kada je verska doktrina politeistička 
ili ateistička, ili kad nije isključiva, odnosno, kad nije otvorena samo za neke (etničke 
ili slične) grupe, isključujući ostale. Nasuprot nekim pretpostavkama ili očekivanjima, 
ponekad „zatvorene religije”, tj. one koje su rezervisane za specifične grupe, nisu 
automatski neprijateljske prema drugima i mogu tolerisati druge, samo pod određenim 
uslovima. Na primer, između ostalog, u judaizmu, hinudizmu, šintoizmu, članovi 
drugih grupa mogu biti primljeni (iako retko) uz neku proceduru (npr. obred 
obrezivanja ili nek drugi obred). U osnovi, to su religije Jevreja, Hindustanaca, 
Japanaca, a ne drugih (iako je u drugoj polovini 20. veka počelo da se širi nešto poput 
američkog hinduizma, pokrenutog od strane indijskih misionara). Sa stanovišta članstva 
− vernika, možemo ih ubrojiti među „isključive” religije. Ali, s druge strane, ove 
religije kao takve ne bi ni pokušale da konvertuju druge etničke grupe en mass. Stoga 
prozelitizam nije deo ovih religija; njihovi članovi ne bi „lovili” duše drugih kako bi ih 
preobratili ili uključivali u neku od pomenutih ili sličnih religija (može se očekivati da 
će se američki hinduizam raširiti do Evrope i dalje).  

Tako dolazimo do paradoksa da se više univerzalističke religije, otvorene za sve, 
bez obzira na nečije etničko poreklo, rasu, itd., upravo zbog te svoje odlike, ponašaju 
na mnogo agresivniji način kako bi preobratile druge ljude. Ako bi hteli da danas 
propovedamo toleranciju, onda bi poruka bila: Odreci se bilo kog pokušaja da ubeđuješ 
druge da zamene svoje prvobitne religije, elemente svog identiteta, nečim što oni mogu 
samo da pretpostave i za šta mogu verovati da je istinitije, bolje od onog u šta veruju 
članovi date grupe. Posmatrajući istoriju proterivanja Jevreja iz Španije 1492. i iz 
Portugalije 1496, čega su posledice bile njihov progon iz većine evropskih zemalja u 
ovoj ili nekoj drugoj epohi, posmatrajući dela inkvizicije, ili načine „civilizovanja” (uz 
pomoć rata i nasilja) pagana u Amerikama, ili posledice koje su izazvale jezuitske 
misije u Japanu, i tome slično, lako se može zaključiti da u ime principa, za koje mnogi 
veruju da su najbolji, može nastati pakao na zemlji. Volter, jedan od najoštrijih kritičara 
mnogih dela koje su hrišćanske crkve počinile u ime „najpravednijih principa” i koji je 
pomenuo ogroman broj drastičnih primera ljudskih nevolja i patnji, mnogih verskih 
ratova i istrebljenja, izvukao je iz istorije jedan od najjačih argumenata u prilog 
toleranciji.33  

Sledi još jedna od brojnih protivrečnosti i dilema. Naime, ograničenje slobode 
drugim crkvama da deluju (prozelitizuju) sužava slobodu građana da upoznaju i izaberu 
crkvu čiju će veru propovedati. A široko rasprostranjeni prozelitizam, koji se sa 
izvesnošću može predvideti, izazvaće napetosti u odnosima ili čak konflikte, a njegove 
žrtve mogu lako biti mnogi novi vernici. Ne možemo odoleti iskušenju da citiramo 
jedno mesto iz Volterovog Ogleda o toleranciji, karakteristično za toleranciju: „Japanci 

                                                 
33 Videti: Voltaire,  Traité  sur la tolérance (1763)  /Rasprava o toleranciji/, Zagreb, Školske 
novine, 1988. „Strast ohrabrena dogmatskim duhom i zloupotreba pogrešno shvaćene 
hrišćanske vere prolile su podjednako mnogo krvi, izazvale podjednake nesreće u Nemačkoj, 
Engleskoj, čak i u Nizozemskoj, kao i u Francuskoj; ali u tim državama religijske razlike danas 
ne izazivaju nikakve nemire: Jevreji, katolici, pravoslavci, luteranci, kalvinisti, anabaptisti, 
socijanci, menoniti, Moravska braća, žive složno u tim zemljama i podjednako doprinose 
dobrobiti svojih društava”. (Ibid., str. 37−38). 

176 



su bili najtolerantniji od svih ljudi; vernici dvanaest religija živeli su mirno u svom 
carstvu; jezuiti su doneli trinaestu i znamo šta se dalje desilo zbog njihove netolerancije 
prema drugim ljudskim bićima: zemlju je opustošio građanski rat, ne manje svirep od 
rata iz doba Lige. Hrišćanska vera konačno je ugušena u potocima krvi. Japanci su 
zatvorili svoje carstvo za ostatak sveta. Gledali su na nas kao da smo divlje zveri nalik 
na one proterane iz Engleske”.34 Znači − neki od uslova verskog mira, istovremeno, 
postavljaju izvesne granice verskim slobodama. 

Kada postoji neka religija u koju može svako da stupi pod izvesnim uslovima, i ta 
religija je element identifikacije države, onda, uprkos činjenici da takva religija može 
imati fleksibilnu doktrinu i široke mogućnosti za primanje drugih, ona, ipak, može biti 
veoma ili čak svirepo netolerantna prema nekim drugim religijama koje smatra 
opasnim, čak i u slučajevima kada je takva religija pacifistička. Takav je bio slučaj s 
hrišćanstvom u starom Rimu. Njihova religija bila je politeistička, s izvesnim brojem 
bogova. Ako bi neko susedno pleme bilo primano u Rimsko carstvo, njihovi bogovi bi 
se prosto pridružili rimskim i tako povećali broj bogova koji ionako nije bio ograničen. 
Ovo se smatra jednim od objašnjenja načina na koji su Rimljani mogli kontrolisati tako 
mnogo raznih naroda. Ovo uključivanje ili usvajanje bogova raznih naroda u panteon 
takođe su pratila izvesna prava koje je pružalo relativno stabilno rimsko pravo. 
Nekoliko evropskih mislilaca modernog doba pripisalo je lako širenje Carstva ne samo 
hrabrosti rimskih vojnika nego, još više, vrlini rimskog prava. S tog stanovišta nije lako 
objasniti zašto su tako svirepo progonili prve hrišćane.35  

Bilo kako bilo, kada država preuzme na sebe ispunjenje neke verske misije, ona 
može stupiti u konflikt sa svojim građanima. Verski ratovi uticali su na neke mislioce 
da razviju učenja u prilog stavljanja država ispred religija koje propovedaju njihovi 
građani. 
 

2. Prve teorije i zakonski akti namenjeni postizanju mira 
  

Jedan značajan deo evropske istorije predstavlja istorija izgradnje nacija. Ta 
istorija rodila je mnoge ideje i institucije uključujući traganje za verskom tolerancijom i 
ljudskim pravima, kao i argumentaciju za njih. Ove procese pratili su i mnogobrojni 
slučajevi svireposti i uništenja ljudskih života i imovine. Ne treba negirati da je moguće 
da neki lideri u istočnoj Evropi i na Balkanu uzimaju u obzir samo konačni rezultat 
procesa izgradnje nacija i nastoje da ponove proces, zanemarujući cenu i neuspehe. Čak 
nam se i čini da neki uvaženi pojedinci u istočnoj Evropi i na Balkanu pretpostavljaju 
da se ovaj zapadnoevropski proces može ponoviti. Mi ne možemo isključiti mogućnost 
da neće biti pokušaja uspostavljanja sveobuhvatnih nacionalnih crkvi (za sve građane, 
bez obzira na crkvu kojoj pripadaju ili su pripadali) ili da neke grupe neće pokušati da 
osnuju nove izdvojene crkve koje će se staviti pod kontrolu države. Ti pokušaji bili bi 
pogrešni, ali su u skladu s „konstitucionalnim nacionalizmom,” odnosno, korišćenjem 

                                                 
34 (Ibid., str. 42)   
35 O detaljima o progonu Hrišćana, lažnim Neronovim optužbama za spaljivanje Rima, 
videti:Tacitus, Annals, XV, 44. 

177 



ustava da bi se pojačala pozicija glavne etničke nacije na račun drugih.36 Istorijske 
okolnosti bile su drugačije od današnjih. Čak i da okolnosti nisu tako različite, stvari se 
dešavaju u drugo vreme. Učesnici u savremenom procesu naučili su iako ne dovoljno 
deo lekcija iz istorije, često oni koji raspiruju fantazije aktera. Povrh svega, pitanja 
identiteta moraju se danas drugačije razmatrati, budući da je istorijska svest direktno 
doprinosila „etničkoj obnovi”37 koju ćemo da pomenemo kasnije. Zato je važno izvući 
iz istorije neke pouke o netoleranciji i toleranciji. Treba imati na umu da je lakše 
izazvati netoleranciju nego izgraditi poverenje i uspostaviti toleranciju. Ona zahteva 
obrazovanje ljudi kako bi je praktikovali, i, što je veoma važno za naš pristup, 
uspostavljanje institucionalnih, ustavnih i zakonskih okvira za podelu moći i efikasno 
garantovanje ljudskih prava i bezbednosti. Sve je to bilo deo istorijskog procesa koji 
smo pomenuli, a njega je važno i korisno poznavati jer tako, ćemo izbeći uzaludne 
muke guranja Sizifovog kamena uz brdo. 

Iz istorije možemo naučiti da nije bilo mnogo suprostavljanja masovnim 
preobraćanjima u kojima su ogromne grupe ljudi, obično tretirane kao varvari ili 
neznabošci (Gentile), uvođene u orbitu jedne ili druge civilizacije, i smeštane u okvire 
jedne izvesne „nacije” (ili čak „nacije-države”), dok neki drugi slični pokušaji nisu 
uspeli i prerasli su u krvave masakre. Možemo naučiti i kako su prevazilažene neke 
situacije koje su bile ispunjene verskom diskriminacijom, napetostima, konfliktima i 
netolerancijom. Važno je čak i danas naučiti, pored ostalog, koja su sredstva u prošlosti 
korišćena, koje zakonske i političke procedure, političke tehnike, deklaracije, vrste 
obnove i koja obećanja su bila upotrebljena i kako su na to reagovali protivnici. 
Naravno, moramo imati na umu da se, napokon, istorija ne ponavlja i da pokušaji 
mehaničkih primena ne bi dali povoljne rezultate. I konačno, moramo shvatiti da su po 
pitanju stvari koje ovde razmatramo savremene situacije potpuno drugačije i da su, na 
primer, mnogi elementi identiteta dublje ukorenjeni danas nego što su to u prošlosti 
bili. Činjenicu o neophodnosti „etničke obnove” u naše vreme mora ozbiljno shvatiti 
svako ko se bavi etničkim i verskim grupama i ko želi da doprinese njihovom 
međusobnom prilagođavanju.  

Kako je hrišćanska vera proglašena za veru koja će se tolerisati (Galerije 309 i 
Konstantin 313), to jest, kojoj će biti dopušteno da se širi Carstvom, nije joj trebalo 
mnogo da počne da dominira i da postane državna religija (391). Ovde bismo želeli da 
naglasimo da je Cezarova dozvola bila dovoljna da otvori put dostizanju dominantne 
uloge, ali tek nakon izvesnog vremena. Mnogo manje vremena je trebalo varvarskim 
plemenima da usvoje hrišćanstvo, sledeći primere svojih svetovnih predvodnika − 
poput Rusa, po ugledu na vojvodu Vladimira, ili Mađara, po ugledu na kralja Stefana, 
iako su obojica morali da uguše bune koje su izazvali svojim odlukama. U svakom 
slučaju, masovno krštenje uspelo je relativno glatko.Međutim, sa bogumilima 
(patarenima) ono nije išlo tako lako, pa su uspostavljene crkve krenule u ratove za 
njihovo istrebljenje. 

I u nekim drugim slučajevima preobraćanje se nije moglo lako izvršiti, a mnogi 
krvavi masakri pratili su pokušaje da se neki ljudi nateraju da promene svoja verska 

                                                 
36 Termin „ustavni nacionalizam” koristi jedan antropolog i advokat koji tačno opisuje karakter i 
neke loše posledice ovog fenomena. Videti: Robert Hayden, Constitutional Nationalism in the 
Formerly Yugoslav Republics, Slavic Review  51, No 4, 1992.  
37 Videti: A.D. Smith, Ethnic Revival, Cambridge, 1981. 

178 



uverenja. U mnogim slučajevima rizikovani su ljudski životi zbog različitosti tih 
uverenja i odgovarajućih vidljivih obeležja. U takvim situacijama mir je mogao biti ne 
samo prva želja ljudi već i njihov interes. Iz tih krvavih dešavanja rođene su prve ideje 
o poretku koji bi mogao biti međunarodno prihvatljiv. Verski sukobi i periodi poznati 
kao „sveti ratovi”, praćeni mnogim teorijama o pravednim ratovima, stavljeni su van 
zakona i do izvesnog stepena prevaziđeni razvojem međunarodnog zakona i teorija o 
prirodnom pravu koje predstavljaju najstarija dela ugrađena u temelje današnjih teorija 
o ljudskim pravima. 

Počeci međunarodnog zakona u novije doba vezani su za problem istrebljenja 
neverujućih neznabožačkih nacija u ime jedne monoteističke vere. Učenje Franciska de 
Vitorija (teologa rođenog u  Baskiji, profesora na Univerzitetu u Salamanki) bilo je 
reakcija na probleme nastale zbog pokušaja da se racionalizuju zakoni španskih 
konkistadora koji nisu bili ništa drugo do uništenje Indijanaca u Americi. Vitorija je 
odbacio verske razloge kao osnovu „pravednog rata” i mislio je da se verskim 
argumentima takvo postupanje s Indijancima ne može opravdati. Takve tvrdnje, 
posebno ideje iz dela O ratnom zakonu, i to naročito deo o zaštiti neboraca, izvršile su 
značajan uticaj na Huga Grocijusa. 

Reformacija u Evropi stvorila je u mnogim zemljama situacije u kojima su se 
ljudi delili prema različitim učenjima Hrišćanske crkve na katolike i protestante. 
Građanski ratovi besneli su u mnogim evropskim zemljama, a često su vladari 
(kraljevi, vojvode) predvodili svoje zemlje u ratovima protiv zemalja koje su sledile 
neku drugu denominaciju (otud intervencija, ili „mešanje u unutrašnje poslove”, ili 
agresija protiv neke zemlje iz verskih razloga). Obe vrste konflikata, međunarodni i 
unutrašnji, izrodile su neke ideje i principe u pogledu načina kako treba rešavati 
konflikte između država, ili unutar država, tamo gde su se velike grupe stanovništa 
međusobno razlikovale po osnovi denominacije za koju su se opredelile.  

Takve ideje i principi doprineli su okončanju nekih od dugotrajnih i veoma 
krvavih ratova tog doba, ali nisu od velike pomoći danas. Verski ratovi masovnih 
razmera u Evropi u 16. i 17. veku opustošili su mnoge zemlje i naveli mnoge umove da 
razmatraju i predlažu rešenja za sprečavanje kako unutrašnjih, tako i međunarodnih 
sukoba. Ratovi su se formalno završavali mirovnim ugovorima (augsburškim 1555. i 
vestfalskim 1648) koji su, između ostalog, proklamovali princip da država, odnosno 
suveren, odlučuje o veri svojih podanika (cuius regio, eius religio) i na taj način 
ponovo ujedinjuje stanovništvo u jednu religiju o kojoj brine država. Ovaj princip nije 
priznao papa, a danas je neprihvatljiv za većinu verskih grupa.  

Na osnovu ovih suprotstavljanja, stečena su neka iskustva koja su izvršila uticaj 
na stvaranje nacionalne svesti i socijalne psihologije čitavih nacija ili većih grupa (na 
primer Čeha, Anglosasa). Ujedno, stvorene su značajne političke teorije koje su 
uspostavile odnos država−građanin na potpuno drugačijim osnovama u poređenju s 
prethodnima. U nekim od tih ideja nalaze se koreni današnjih ideja o demokratiji i 
ljudskim pravima. Te ideje su vrlo logično sledile ideje o verskoj toleranciji, a kasnije, 
o toleranciji različitih ideja (teorija) i ideologija. Dijalog i saradnja su se podrazumevali 
ali ne uvek i postizali. Deo i eho tih ideja i pokreta bile su ekumenističke ideje u raznim 
varijacijama. 

Posle zloglasne Vartolomejske noći (1572) kada su se katolici u Francuskoj tajno 
organizovali i desetkovali protestante (hugenote), posebno u Parizu, pojavilo se 
nekoliko teorijskih spisa od kojih su dva bila posebno poznata i važna. Žan Boden, 

179 



blizak grupi »Politika«, napisao je Šest života Republike (1576), delo u kome je 
političkim telom smatrao „građane obavezane zakonom” uz pretpostavku da država 
treba da bude suverena i iznad verskih uverenja ili teoloških učenja pri čemu mora 
imati i moć i obavezu da štiti svoje građane, bez obzira na njihovu versku 
denominaciju. Boden je uprkos uvođenju teorije suvereniteta, zaista želeo da ograniči 
kralja mnogim zakonskim sredstvima; zato se ova teorija može smatrati pretečom one 
koja je najpoznatija pod nemačkim terminom „Rechtsstaat”.  

Drugo delo iz istog perioda (Vindiciae contra tyrannos, 1579), koje je napisao 
jedan protestant da bi odbranio pravo na život svoje sabraće, oživelo je drevnu teoriju 
društvenog ugovora koja je, preko protestantskih zajednica u Evropi i Americi, 
neposredno uticala na pristanak onih kojima se upravlja da ideju o prirodnim pravima 
shvate kao osnov prihvatljive vlade. 

Privremeni ishod ovog konflikta ponudio je jedan od prvih zakonskih akata u 
Francuskoj, kojim je proglašeno tolerisanje hugenota. Henrik IV objavio je Nantski 
edikt (Édit de Nantes, 1598) kojim su protestantima date neke verske slobode (sloboda 
savesti i javnog rada u mnogim regionima u kojima su se oni već uspostavili, sem u 
Parizu), građanska prava, državne subvencije protestantskim školama, sudovi 
sastavljeni i od protestanta i od katolika u sporovima u kojima učestvuju protestanti. 
Ovim Ediktom mogla se sačuvati protestantska crkvena organizacija; pastore je trebalo 
da plaća država, a bili su oslobođeni i nekih obaveza. Ipak, širenje protestantske vere na 
druge regione bilo je zakonom isključeno (zabranjeno). Protestanti su mogli na račun 
kralja čuvati svoje garnizone na oko 200 places de sureté, odnosno, na uporištima i 
utvrđenjima koje su ranije posedovali. To je bila neka vrsta garancije da će se druga 
prava poštovati, a sve to je obnovljeno i posle osam godina. Katolici su bili 
nezadovoljni i smatrali su da protestanti imaju „državu u državi”, neprimerenu 
ciljevima centralizacije vladavine i težili su tome da Edikt tumače u vrlo restriktivnom 
smislu. Papa, kardinal Rišelje (koji je smatrao da je Edikt opasan za državu), Mazaren, 
rimokatoličko sveštenstvo, kao i sam Luj XIV i regionalni parlements, bili su vrlo 
zabrinuti, protestovali su i preduzimali mnoge akcije. Rišeljejeva vojska je zauzela 
protestantsko uporište la Rošel, a mirom u Aleu (1629) okončane su hugenotske 
privilegije. Godine 1665. Luj XIV se našao pod uticajem svojih katoličkih savetnika da 
ponovo krene u progon protestanata. „Dragonade” (nazvane po francuskoj reči dragon) 
bile su široko rasprostranjene i pre i posle 1685: vojnicima je bilo dopušteno da ulaze u 
protestantske domove, borave u njima i maltretiraju ljude, dok vlada nije nimalo 
brinula zbog njihovog ponašanja. Godine 1685. Luj je objavio da se većina protestanta 
preobratila u katoličanstvo i ponovo je uveo na snagu Edikt kojim je protestante lišavao 
verskih i građanskih sloboda. Iako im nije bilo dozvoljeno da napuštaju zemlju, oni su 
emigrirali u zapadnu Evropu i Severnu Ameriku, lišavajući time Francusku najvrednijih 
i najpreduzetnijih građana. Nekoliko provincija je ostalo potpuno bez stanovnika. 
Stvaranje francuske nacije nije bio lak, miran i gladak, već veoma težak, dugoročan i 
povremeno brutalan proces.  

Jedna zanimljiva epizoda pod uticajem Prosvetiteljstva donela je pozitivan učinak 
za Srbe u habsburškom dominionu koja se odigrala krajem 18. veka. Austrijski car 
Jozef II inaugurisao je reforme poznate kao „jozefizam” izdavanjem Edikta o 
toleranciji (Toleranzpatent, 19. okt. 1781). Ovim ediktom „nepotrebni” manastiri su 
raspušteni, neki praznici i praznoverne prakse su ukinuti, eparhijske granice su 
prekrojene, semeništa su stavljena pod državnu kontrolu, prema nekatoličkim 

180 



hrišćanskim manjinama ispoljena je izvesna verska tolerancija, a otklonjene su neke 
građanske zabrane kojima su pre toga bile izložene. Na taj način manjine su statusno 
izjednačene s katolicima. Seljaci su oslobođeni feudalnih obaveza. Kasnije je poboljšan 
status Jevreja tako što su oslobođeni mnogih diskriminacijskih ograničenja. Iako je za 
katoličku crkvu sačuvan privilegovan položaj, papa nije bio zadovoljan reforama i 
otišao je u Beč da ubedi cara da povuče Edikt. Josef nije prihvatio njegov predlog, 
držeći se doktrine da papska moć mora biti ograničena. Tako je crkva u habsburškim 
dominionima podređena državi. Na francuskom dvoru čitava reforma je primljena sa 
sumnjom. Među Srbima u Vojvodini, pak, bila je dobro prihvaćena jer im je dala status 
jednak sa drugim grupama, a Dositej Obradović je bio među onima koji su ovim 
reformama pružili jaku podršku. 

Entuzijazam stvoren s početkom Francuske revolucije 1789, slogani koji su 
obećavali slobodu, jednakost i opšte bratstvo, ideologija koja je naglašavala važnost 
jedne jedine, nepodeljene i suverene nacije, uticaj i nade podstaknute „Deklaracijom 
prava čoveka i građana” („Declaration des Droits de l'Homme et du Citoyen”, od 26. 
avgusta 1789), kao i centralizacija vlade koju je uveo Napoleon 1800. a koja se u 
osnovi do danas nije promenila, mnogo su pomogli procesu koji se danas naziva 
izgradnjom nacije u Francuskoj. Najposle, Parlament Bretanje ili Parlement de 
Bretagne (Breiz  na bretonskom) funkcionisao je sve do Francuske revolucije, iako je 
Bretanja ušla u sastav Francuske pod Francisom I, 1532,  pošto je Reformacija već bila 
započeta. Ipak, kako znamo iz prošlosti Male Britanije ili Bretanje i iz nedavnih 
događaja na Korzici, Francuska je čak i danas mnogo složenija u etničkom i verskom 
smislu nego što se zvanično predstavlja. 

Kada su revolucionari u Francuskoj pokušali da uspostave francusku crkvu s 
društveno-političkom funkcijom sličnom onoj koju ima engleska crkva, u tome nisu 
uspeli. Revolucionarna vlada je konfiskovala crkvenu imovinu. Građanski ustav 
sveštenstva (1790) nastao je s ciljem da reformiše francusku crkvu. Od sveštenstva se 
tražilo da položi zakletvu vernosti novom režimu a to je izazvalo jaku opoziciju i 
podelu crkve u Francuskoj. Radikalni revolucionari su, posle toga, uveli revolucionarni 
kalendar, građansku veru i obožavanje nekih prirodnih predmeta, a sve je to bilo 
kontraproduktivno. Sve to ne samo da nije jačalo nego je i slabilo jedinstvo francuske 
nacije, a mnogobrojne žrtve bile su uzaludne. 

Posle Reformacije, Engleska je imala skoro dva veka dugu istoriju verskih 
progona a vladari su oscilirali između katoličanstva i anglikanstva. Nakon raskida s 
rimskim papstvom manastiri su ukinuti, a nezavisnu Englesku crkvu uspostavio je 
Henrik VIII koji je 1543, postao poglavar te crkve koja je želela da bude nezavisna od 
Rima, a katolička po orijentaciji. Henrikov naslednik, Edvard VI, uveo je protestantske 
reforme, ali, kada je 1553, njegova polusestra Meri, rimokatolik, nasledila presto, 
nastupila je represija i progon protestanata. Tokom vladavine kraljice Elizabete I 
(1558−1603), ojačala je nezavisna Engleska crkva, a njena doktrina i liturgija dobile su 
konačni oblik u „Trideset devet članova.”  

Tokom puritanske revolucije katolici i mnoge druge otpadničke verske grupe bili 
su izloženi progonu. Ali u severnoameričkim kolonijama, posebno u Novoj Engleskoj, 
razmatrale su se neke ideje o verskoj toleranciji, neki su se za njih zalagali, posebno 
Rodžer Vilijams sa svojim sledbenicima, ali su se čuli i kružili su i neki argumenti 
protiv tolerancije.  

181 



Restauracija nakon puritanske revolucije (odnosno ponovnog uspostavljanja 
monarhijske vlade 1660) opet je donela talase katoličanstva i antikatoličanstva u 
Engleskoj i Škotskoj, uprkos činjenici da je Karlo II u Bredskoj deklaraciji obećao 
amnestiju bivšim neprijateljima monarhije, kao i versku toleranciju. Istorija ovih 
događaja i svih političkih dešavanja u periodu između puritanske i Slavne revolucije 
iznedrila je teoriju o toleranciji i neke zakone koji su ponudili polutoleranciju uz 
isključenje nekih grupa.   

Najozloglašeniji od zakona iz tog perioda bio je Klarendonski kodeks ili četiri 
zakona koje je parlament doneo od 1661. do 1665. s ciljem jačanja uspostavljene crkve. 
Nazvani su po erlu od Klarendona koji je u to vreme bio kancelar ali je, uistinu, želeo 
religijsko namirenje i protivio se suštini ovih zakona koje je izglasao parlament, a koje 
je on sam teško prihvatao. Međutim, kao glavni ministar Karla II, on je primenjivao 
Kodeks nakon njegovog donošenja. Kodeksom je bio ograničen uticaj „protestantskih 
otpadnika”, puritanaca, nekonformista (odnosno onih koji nisu hteli da se slože s 
doktrinom i obredom uspostavljene Engleske crkve) i koji su stekli moć tokom 
Kromvelovog Komonvelta. Među njima, nezavisni su želeli nezavisnost (odvajanje) od 
države i uspostavljene crkve, kao i kontrolu svojih verskih poslova u sopstvenim 
kongregacijama (danas su oni poznati kao kongregacionalisti). Korporacijski zakon iz 
1661. zahtevao je od opštinskih funkcionera da primaju pričest prema obredu Engleske 
crkve. Godine 1662. Zakon o slaganju (ili jednolikosti) zahtevao je od 
nonkonformističkih sveštenika da koriste Molitvenik ili će izgubiti mesto u crkvi. 
Reakcija na to je bila sledeća: oko 2.000 njihovih sveštenika ili je dalo otkaz ili je bilo 
proterano iz crkve. Konvekcioni zakon (donet 1662, revidiran 1670) zabranio je 
okupljanje radi praktikovanja vere više od pet lica, sem ako nisu Anglikanci. Tako su 
stavljena van zakona sva okupljanja nekonformista radi molitve, čak i po privatnim 
kućama, tamo gde su bila prisutna više od četiri nepripadnika te doktrine. Drugi 
zloglasni zakon bio je Zakon o pet milja (1665) koji je zabranjivao nekonformističkim 
sveštenicima, učiteljima ili propovednicima da se približe na manje od pet milja onim 
gradovima ili mestima gde su ranije propovedali. Karlo II imao je simpatije za katolike, 
a drugi zakoni su doneti s ciljem da oslabe vigovce (liberale) koji su se protivili politici 
vođenoj tokom restanacije, a bili su glavna snaga koja je pripremala sledeću revoluciju.  

Slavna revolucija (1688) imala je brojne socijalne, političke i verske uzroke koji 
su doveli do ustavne krize; ona je rešena ustavnim i pravnim sredstvima, kraljevskim 
deklaracijama i preko zakonodavstva (parlamenta). Tako je rešen problem nasleđivanja 
krune i na taj način se završila duga borba između kraljeva i engleskog naroda i 
parlamenta, a uspostavljen je princip da samo protestant može poneti kraljevsku krunu, 
da monarh mora biti sledbenik protestantizma i poštovalac statuta, zakona i običaja 
zemlje. Time je posedovanje krune stavljeno u zavisnost od volje parlamenta i 
poštovanja Povelje o pravima kojom je zemlja zaštićena od proizvoljne vladavine. 
Važne zakone obuhvatili su Deklaracije o pravima, čije prihvatanje je bilo uslov da se 
presto ponudi oranskom princu i princezi koji su kasnije postali kraljevski par (Vilijem 
III i Marija II); zatim, Zakon o toleranciji i Povelja o pravima iz 1689. i nekoliko 
docnijih zakona koji su rešili problem ograničenja monarhove kontrole nad vojnim 
snagama (što se u početku planiralo kao privremena mera ali su događaji pokazali da 
monarhova kontrola nije efikasno ograničena), ograničenje upotrebe prekog suda, 
pravila nasledstva prestola, parlamentarnih izbora. Trijenalni akt (1694. je ponovo 
uspostavio princip redovnih opštih parlamentarnih izbora svake tri godine) i zasedanja, 

182 



a Zakon o toleranciji (od 24. maja 1689) imao je za cilj da bude deo jednog 
sveobuhvatnog verskog namirenja, posle čega bi većina disidenata bila primljena u 
crkvu. Time su olakšana neka ograničenja koje je nametnuo Klarendonski kodeks, jer 
se nekonformistima osiguravala sloboda veroispovesti (odnosno kongregacionistima, 
baptistima i metodistima). Dozvoljeni su im (ali ne i katolicima, unitarcima i 
Jevrejima) sopstveni hramovi, učitelji i propovednici, polaganje zakletve o lojalnosti. 
Međutim, neke društvene nepogodnosti i političke smetnje (isključenje iz političke 
službe) nisu otklonjene za disidente.  

Svoju glavnu ulogu Zakon o toleranciji nije ispunio, između ostalog, i zbog toga 
što sveštenstvo glavne crkve nije želelo da se odrekne monopola nad funkcijama, a 
disidenti nisu hteli da se odreknu svojih principa. Neki zakoni unutar Klarendonskog 
kodeksa nisu stavljeni van snage sve do 19. veka. Na primer, disidenti nisu mogli da 
vrše funkcije u vladi ili da budu birani u parlament.  

Mnogo hvaljena Povelja o pravima iz 1689. u suštini nije bila toliko liberalna, 
iako je predstavljala važan korak u ustavnoj istoriji, budući da su njome proglašena 
neka prava i slobode građana, a postala je jedan od osnovnih izvora britanskog ustava.  
Poveljom o pravima je proglašeno za nezakonito ili protivzakonito: „pretendovati na 
pravo suspenzije zakona ili vršenja zakona od strane kraljevske vlasti a bez pristanka 
parlamenta”; „razrezivanja novca za krunu ili za potrebe krune... bez dozvole 
parlamenta”; „progon onih koji podnose peticiju kralju jer je pravo podanika da 
podnose peticije kralju”; „podizanje ili održavanje stajaće vojske unutar kraljevstva u 
vreme mira sem ako za to ne postoji dozvola parlamenta”. Poveljom je osiguravano „da 
oni podanici koji su protestanti imaju oružje za svoju odbranu primereno svojoj 
situaciji i u skladu sa zakonom”, „da izbori članova parlamenta moraju da budu 
slobodni”; „da sloboda govora, debate ili procesi u parlamentu ne smeju da se optužuju 
ili da se preispituju ni na kakvom sudu ili mestu izvan parlamenta”. 

Očigledno je da Zakon o toleranciji, iako važan, nije bio zasnovan na ideji o 
opštoj toleranciji. Međutim, stvarni uslovi, pripreme za takav jedan zakon i sam zakon 
nisu se oslanjali samo na praktičnu potrebu da se potvrdi mir nego i na neke ideje o 
toleranciji koje su već uveliko kružile. Smatra se da je prvi spis koji se bavio istorijom 
tolerancije kao delom moderne liberalne demokratije bilo delo Džona Loka. Njegova 
četiri pisma „O toleranciji” objavljena su nakon Zakona o toleranciji. Ipak, ideja o 
toleranciji pokrenuta je i za nju su se zalagali tokom puritanske revolucije, a posebno 
pedesetih godina 17. veka. Jedan od Lokovih profesora na Oksfordu u svojim 
predavanjima iznosio je argumente u prilog toleranciji ali neke činjenice pokazuju da 
Lok u to vreme nije delio tu ideju. Ideja o toleranciji takođe je skopčana s naporima 
Karla II da nakon Restauracije olabavi pritisak na katoličke nepokornike i protestantske 
otpadnike. Kao i mnogo drugi, i Lok se protivio tim namerama. Neki od Lokovih 
radova napisani početkom šezdesetih godina (objavljeni više od trista godina kasnije, 
1967) pokazuju neke konzervativne poglede u odnosu na ideju o toleranciji. Isto se 
može zaključiti iz nekih njegovih pisama ocu i drugim ljudima. U svome ustavu za 
Karolinu on je predvideo da se svi vernici osim ateista, mogu naseliti. Takođe je 
predvideo da se sedam glava porodice može okupiti i uspostaviti kakvu god hoće veru, 
naravno, s tim da neće naneti štetu drugim licima, kao što je Lok kasnije donekle 
obrazložio. Njegova prepiska i spis koji je napisao 1667, kao i kasniji spisi, pokazuju 
njegovu podršku verskoj toleranciji. Međutim, jedna od uticajnih knjiga, anonimno 

183 



objavljena 1669, sadržala je zalaganje protiv tolerancije38 i branila „autoritet građanskih 
vlasti nad savešću podanika po pitanju vere”, kao što je i stajalo u samom podnaslovu 
knjige. Ova ideja nas podseća na Hobsov Levijatan (1651) i na ideje koje se nalaze u 
osnovi augsburškog i vestfalskog mirovnog ugovora.  

Lokovi bliski i prijateljski odnosi s erlom od Šaftsberija verovatno su uticali na 
njegove poglede po ovom pitanju. Šafstberi je bio tvrd antikatolik, iako i jedan od prvih 
liberala, koji je tokom Restauracije više nego jednom zauzimao najviše položaje u 
vladi, pa je tako i otpušten i tamničen zbog izražavanja nekih od svojih stavova. 
Konačno je pobegao u Nizozemsku i tamo je umro. Lok se takođe iselio u Nizozemsku, 
gde se, kako se pretpostavlja, susreo s verskom tolerancijom i postao joj naklonjen. Lok 
je želeo da u svojim idejama ponudi platformu za ponovno okupljanje građana u jedno 
političko telo, koje će biti manje rastrzano verskim razmiricama. Njegovo Pismo o 
toleranciji ili Epistola de Tolerantia objavljeno je anonimno u Nizozemskoj 1689, a 
iste godine je prevedeno i štampano u Engleskoj. Uprkos ideji o, još uvek, ograničenoj 
toleranciji za koju se zalagao (na primer, u pogledu onih koji poštuju poglavara druge 
države, što se očigledno odnosilo na papu), ovo je prilično sistematično delo koje sadrži 
mnoge argumente u prilog toleranciji, mnoge principe koji izražavaju ratio tolerancije i 
koje jedna građanska vlada treba da sledi. Lok tvrdi da je tolerancija u odnosu na one 
koji se razlikuju po verskim pitanjima u skladu s jevanđeljem i  u duhu istinskog 
čovekoljublja, užasno je to što su ljudi zaslepljeni, pa ne vide prednosti tolerancije i 
nužnost njenog postojanja. On takođe tvrdi da se država uspostavlja kako bi ispunila 
neke građanske interese građana, a u njih ubraja većinu onih kojima se već pozabavio u 
svojim Raspravama o vladit39 uz dodavanje ili preciziranje ostalih. Dakle, interesi 
građana koje država mora da ostvari, sačuva i poboljša jesu život, sloboda, zdravlje, 
odsustvo fizičkog bola i posedovanje stvari poput novca, zemlje, kuća, nameštaja i 
sličnih stvari. Dužnost građanskog vladara nije da brine o dušama svojih građana. 
Crkva je dobrovoljno udruženje onih koji žele da stupe u nju, i, poput svih drugih 
udruženja, mora da poštuje neke građanske naloge i pravila. Nijedno privatno lice nema 
prava da nanosi štetu drugom licu zbog toga što ovo pripada drugoj crkvi ili veri. U tom 
smislu Lokova argumentacija ide u prilog toleranciji. Nakon objavljivanja na latinskom 
njegovo delo je prevedeno na holandski, francuski i uskoro (iste godine) i na engleski 
jezik. Kratak traktat od oko 50 stranica zaista je postao uticajan teorijski spis, zajedno 
sa Dve rasprave o vladi. U ostalim Pismima u vezi s tolerancijom Lok je samo objasnio 
neke detalje i pokušao da odgovori na kritike i pobije kontrargumente. U svom Trećem 
pismu Lok je pokušao da odgovori onim kritičarima koji su tvrdili da javne vlasti 
moraju podržavati pravu veru. Lokov odgovor kritičarima bio je da nije moguće znati 
koja je vera prava. (Pre objavljivanja Lok je poslao ovo pismo svom prijatelju Isaku 
Njutnu.) 

Volter je pomenuo „mudrog Loka” kad je pisao o njegovom Ustavu Karoline i 
zamolio je svoje čitaoce „da pogledaju odlično Lokovo pismo o toleranciji”.40  Već smo 
govorilo o velikom Volterovom doprinosu s obzirom na njegovu kritiku verske 

                                                 
38 Samul Parker, A Discourse of Ecclesiatical Politie. 
39 Oba dela: Dve rasprave o vladi i Pismo o toleranciji, objavljena su na srpskom, a urednik i 
prevodilac je Kosta Čavoški (Pismo... Nazifa Savčić). Videti: John Locke, Dve rasprave o 
vladi, I−II Beograd, 1978, Ideje.  
40 Videti: Voltaire,  Traité  sur la tolérance (1763)  /Rasprava o toleranciji/, op. cit., str. 42 i 73. 

184 



netolerancije i njenih krvavih posledica, kao i neke njegove argumente u prilog 
toleranciji.  

Veoma je zanimljivo i važno danas istražiti kako je, na primer, verski rat ugušen 
u Švajcarskoj i kako je uspostavljeno uspešno demokratsko savezništvo; kako se u 
britanskoj Severnoj Americi tokom dva veka situacija menjala: od vrlo isključive i 
netolerantne atmosfere (neki su je zvali „protestantska inkvizicija”) do najtolerantnijeg 
multireligioznog društva. Veliku ulogu odigrali su uticaj Prosvetiteljstva, i iskreni 
pacifizam nekih progonjenih verskih disidenata. Tomas Džeferson je verovao da u 
stvarima mišljenja čovek ne sme biti prinuđen ni na šta. Upotpunio je svoju slavu 
formulišući slobodu mišljenja i vere. Pokrenuo je Povelju za uspostavljanje verske 
slobode u Virdžiniji. Ova povelja je postala zakon, prvi slučaj zakonskog odvajanja 
crkve od države. Ovo odvajanje je i danas uslov za ostvarenje verske tolerancije, koja 
mora biti ugrađena u moderne ustavne okvire ako se istinski želi. Sam Džeferson je 
ovom zakonu pridavao veliku važnost, jer je želeo da na njegovom grobu piše samo da 
je autor Deklaracije o nezavisnosti, autor ovog zakona i osnivač Univerziteta u 
Virdžiniji, bez navođenja da je bio treći predsednik Sjedinjenih Američkih Država, i to 
osam godina. 

Prava ideja o toleranciji (16−18. vek) u početku se odnosila na toleranciju vere 
(na primer u delima Loka i Voltera) a kasnije je proširena, iako uglavnom delimično i 
bez velikog uspeha, na ideološke i političke rasprave i sukobljavanja. Ideje o toleranciji 
i, zatim, o odvajanju crkve i države, zaista su postale diktumi Prosvetiteljstva i proširile 
se u mnoge zemlje. Nažalost, mi smo svedoci da još uvek ima onih koji ne čuju ove 
argumente i ne sagledavaju posledice. 

    
3. Važnost tolerancije danas i moguća uloga crkve 

 
Zajednički život u multikulturalnim (odnosno multietničkim, multinacionalnim, 

multireligioznim) državama je ključni problem. Koliko je on važan potkrepljuje 
činjenica da mešovito stanovništvo nije izuzetak, već nešto što postoji u celom svetu. 
Uostalom, možemo navesti samo deset monoetničkih država u današnjem svetu.41 
Građani iste države koji govore istim jezikom mogu se razlikovati po veri. Tako, na 
primer, Nemci, Česi, Mađari i drugi, dele se na katolike i protestante, a Albanci čak na 
muslimane, katolike i pravoslavne hrišćane. Ponekad postoje čak i manje verske grupe 
ili sekte. U mnogim drugim nacijama podele su slične. 

Treba ponavljati da u nekim slučajevima uspešnih udruženih demokratija, kao što 
su Nizozemska i Švajcarska, uzajamno prihvatanje i prilagođavanje bili su glavni 
putevi i sredstva za postizanje političkih i ustavnih okvira zajedničkog života. Oni su se 
zasnivali na vladavini zakona. Moderna demokratija se zasniva na jednakom položaju 
građana i njihovim pojedinačnim pravima (a ona su često izražena, iako na preterano 
pojednostavljen način, u zahtevu „jedan čovek, jedan glas ”) i u mnogim aspektima na 
vladavini većine, ali takođe, i na vladavini zakona.  

„Teritorijalno određenje države” jeste jedna od odlika političke karte sveta, a 
„obnova etničnosti” se odigrava na drugoj strani, s religijom kao glavnim činiocem. 

                                                 
41 Videti, npr: Walker Connor, The Politics of Ethnonationalism, „Journal of International 
Affairs”, Vol. 27, No. 1 (1973); i Ivo D. Duchacek, Antagonistic Cooperation: Territorial and 
Ethnic Communities, „Publius”, Vol. 7, No. 4 (1977). 

185 



Otud, mnoge današnje države traže one oblike političkih i ustavnih institucija koji bi 
olakšali rešavanje, na trajnoj osnovi, problema nastalih iz pomenutih razlika i drugih 
sličnih stvari koje postoje među grupama stanovnika. Mnogi problemi mogu nastati iz 
činjenice da se etničke i teritorijalne granice ne mogu poklopiti. Nacionalne i religiozne 
manjine bile su, još uvek jesu i verovatno će biti, potencijalni izvor napetosti i sukoba 
između grupa i država.  

Predstavnici najvažnijih današnjih religija obično će postići konszenzus o tome 
da je tolerancija neophodna. Kao što smo videli, to nije uvek bio slučaj. Nije lako imati 
velike i plemenite ideje a, u svakom slučaju, mnogo ih je teže ostvariti. Za uspeh su 
potrebni volja (politička), moralna odlučnost, istrajnost, odgovarajuće znanje. Prepreke 
kao što su žudnja za moćju, posesivnost, pohlepa, neznanje − rečju − ljudska priroda, 
stoje na tom putu. 

Iz iskustva znamo da se svi principi mogu objasniti na dijametralno suprotne 
načine, odnosno, da se zajedno sa svakim principom može postaviti i njegov dodatak, 
sasvim suprotan princip, i da na veliku žalost onih koji veruju u racionalnost zakonskih 
principa ipak će sila i moć imati najveći uticaj na konačni izbor. 

Dobro poznati hrišćanski princip koji se može upotrebi ti za regulisanje odnosa 
među ljudima jeste deo Propovedi na brdu: „Čini za druge ono što bi želeo da drugi 
čine za tebe: to je značenje Mojsijevog zakona i učenje proroka”42 ili u popularnoj 
verziji zabrane: Ne čini drugima ono što ne želiš da se čini tebi. Koran je usvojio 
Hristov postulat da ljudi treba da vole susede kao što vole sami sebe. Ovde ne bismo 
ispunili poruku koju je Apostol Pavle dao Rimljanima „Podajte dakle svakome šta ste 
dužni: kome dakle porezu, porezu”;43 ako ne bismo dodali da su Buda i Konfučije44 
stigli do istog principa oko pet vekova kasnije. Konfučije je bio svestan da poznavanje 
jednog principa ne garantuje da će ga onaj koji ga je usvojio i poštovati. Kada je 
hvalisavi i ambiciozni učenik isticao kako poznaje novo „zlatno pravilo” Konfučije mu 
je rekao: „Vi ga znate, ali nemate snagu da ga primenite”. Kada su ga njegovi učenici 
zapitali kako bi zbio svoje zlatno pravilo u jednu reč, on je izgovorio nešto što se i 
danas može smatrati osnovnim pravilom tolerantnog ponašanja između zajednica o 
kojima govorimo. Tražeći tu ključnu reč, Konfučije je rekao da bi to mogla biti reč 
recipročnost. 

Razlike se mogu koristiti za izazivanje napetosti i konflikata između grupa, ali 
sami konflikti ne nastaju automatski iz samih razlika.45 Verski konflikti nisu neizbežni, 
mogu se izbeći, a crkve mogu igrati veliku ulogu u tome. Neke od njih mogu naći 
                                                 
11 Jevanđelje po Mateji, 7, 12; uporedi sa srpskim prevodom Vuka Karadžića. 
43 Rimljanima poslanica sv. apostola Pavla, 13, 7, prevod na srpski; Vuk Karadžić. 
44 Videti: The Sayings of Confucius (New York, A Mentor Religious Classic, 5th ed., 1960), V, 
12. 
45 Istraživanja koja se bave uzrocima i uzročnim snagama, mehanizmima za mobilizaciju grupa 
oko odlika, karakterističnih za njihov identitet, kao i oko velikih uloga raznih posrednika koji, u 
stvari, ističu da konflikti nisu neizbežni spadaju napori specijaliste za ta pitanja Dova Ronena 
(videti: Dov Ronen, Scientific Mapmaking through Exploration of the Mechanism of Conflict, u 
Miloš Macura i Vojislav Stanovčić (ed.), Položaj manjina u SR Jugoslaviji /The Status of 
Minorities in the FR of Yugoslavia/, Beograd, SANU, 1996, str. 271−280; slično u: Dov Ronen, 
The Challenge of Ethnic Conflict, Democracy and Self-Determination, London − Portland (OR), 
Frank Cass, 1997, gde se Jugoslavija posmatra kao „istorija slučaja”; takođe važan njegov 
prethodni rad  The Quest for Self-Determination (New Haven) Yale University Press, 1979). 

186 



veliku podršku u teološkoj teoriji jer, na primer, u Bibliji čitamo da će mirotvorci biti 
blagosloveni. Neki istoričari religija ističu da je reč islam izvedena iz reči salaam koja 
znači mir, a potom i „posvećenost” religiji, a da je pravo značenje te reči „savršeni mir 
koji postižemo s posvećenošću Bogu”. Mogu se izvesti i suprotna tumačenja i 
zaključci. 

Kao što smo već pomenuli, poštovati jedan veliki princip u praksi znači pitati 
mnogo toga, a ima previše izazova koji u stvarnosti odvajaju ljude i crkve od principa. 
Sem toga, svaki princip se može tumačiti vrlo savitljivo i prema praktičnim potrebama. 
Postoje mnogi principi koji se ne mogu lako usaglasiti. Tako, na primer, od mnogih 
principa i u hrišćanskoj i u islamskoj denominaciji moguće je izabrati jedan koji 
privremeno odgovara nekim profanim ciljevima. Na jednoj strani, mir se poštuje, što 
potvrđuje biblijski blagoslov mirotvorcima, kao i pozdrav „Selam alakum”. Učenje o 
slobodi svesti i suprotstavljanje prinudi u verskim stvarima46 objašnjava se u Kuranu (a 
neki istraživači kažu da je to prvo takvo učenje u istoriji ljudske misli). Kada su se 
poštovali ti principi su imali pozitivne učinke u prošlosti. Na drugoj strani, ovim 
principima se mogu suprotstaviti drugi. Hrišćanski princip nesuprotstavljanja zlu i 
čuvena izreka „Ako te neko udari po obrazu, pruži mu i drugi” predstavlja 
humanističku, verovatno idealističku poruku, koja današnjim ljudima zvuči utopijski, 
jer većina ljudi i njihove političke organizacije nisu vaspitani da poštuju to pravilo. 
Islamski pacifizam je, do izvesnog stepena, mnogo realističkiji, jer ne zahteva taj drugi 
obraz, već samo otklanjanje zla i njegovu zamenu nečim boljim. Ali, iz obaveze 
posvećenog izvršenja talioničnog principa (pravo na odmazdu) koji podrazumeva 
kaznu, lako se priziva ideja o svetom ratu ili džihadu. Mnogi ljudi u svesti povezuju 
ideju o takvom ratu s delom učenja koje kaže da ako se Bog slaže, onda će svi ljudi 
postati jedan narod, što takođe zahteva dalje angažovanje. iIto može biti uzrok 
konflikta. 

Verska učenja  uključuju neke principe na kojima se može izgraditi mir kao i 
druge principe koji mogu biti upotrebljeni kao izgovor za ratove (takozvani pravedni 
rat ili, u drugom kontekstu, sveti rat). Shodno tome, politička spremnost za akciju i 
diplomatska veština su neophodne za uspostavljanje mira i koegzistencije, umesto 
konflikata i ratova. Možda je stvarni problem u netoleranciji koja se, u ime verskih 
principa, širi na one koji podržavaju neke druge, iako u suštini slične principe. Bilo je i 
biće konflikata, iako su crkve pokušale da im odole. Radi se o pojavi čije uzroke ovde 
ne možemo razmatrati, iako mnoge religije imaju teorije o ljudskoj prirodi kojima se 
može objasniti deo tih uzroka. Ali objasniti nužno ne znači oprostiti ili opravdati.  

U velikom broju slučajeva crkve se bore protiv zla koje izbacuju na površinu 
negativne strane ljudske prirode kada se radi o pojedincima, ali su ponekad nemoćne 
kada se radi o masovnim pojavama, kao što su ratovi među državama. One se ponekad 
verovatno ponašaju pristrasno i sebično kada vide da na početku masovnog zla ljudi 
drugačijih principa (ili drugačije vere, ili pagani ili ateisti) pate i kada izgleda da će oni 
koji dele istu veru s posmatračima odneti prevagu. 

Takođe je očigledno da u naše vreme etnički i nacionalni momenti mogu izazvati 
iste strasti i isključivosti kao što su to ponekad mogli religijski ili crkveni faktori. Može 
se takođe danas desiti, zbog zloupotrebe religije, da, u ime vere, ljudi koji ne veruju ili 
koji ne poštuju religijske principe u koje se kunu, čine zla dela. Za versku toleranciju 
                                                 
46 Koran, II, 257. 

187 



nije dovoljno reći da mora biti obostrana; u stvari, ona mora biti mnogostrana. Ako 
jedna strana od mnogih nije tolerantna ili nije tolerisana − onda će se mir narušiti. 

Ukazivanjem na neke od pomenutih poruka i na neke druge poruke velikih 
religijskih učenja može se možda uticati na svest izvesnog broja ljudi koji su izgubili 
svoj put. Oni uništavaju druge ljude ili im nanose zlo zbog drugačijih verskih uverenja 
i zato što mnogi pogrešno misle da služe svojoj veri time što čine zla dela svojoj 
sabraći, što im prete i što uništavaju njihove živote, što im nanose nepravdu, 
zaboravljajući da im njihova vera to zabranjuje i da ih ona podučava i, zahteva od njih 
da se drugačije ponašaju. Većina verskih učenja (barem onih važnih za našu temu) ima 
slične skale vrednosti, ukazujući koje ljudske komponente treba poštovati i sačuvati 
(pred ljudskim životom u svoj ukupnosti, od začeća do poslednjeg daha). Te vrednosti 
istovremeno proklamuju izvesne velike etičke (na primer Hipokratova zakletva), verske 
(od prvih hrišćanskih očeva) i političke teorije kao minimum koji se mora poštovati  da 
bi se omogućio zajednički život razumnim ljudima. 

Crkve mogu podsetiti vernike na neke verske i moralne dužnosti prema drugim 
ljudima, bez obzira na njihovu veru. One bi mogle iskoristiti svoj uticaj na vernike 
kako bi ihnavele na „prepoznavanje” njihovih grešaka i prekršaja Božjih zapovesti, kao 
i ljudskih vrednosti i zakona koji već predstavljaju široko usvojena civilizacijska 
dostignuća. Hrišćanske crkve su uspostavile tradiciju pružanja otpora nepravednim 
zakonima (iako, u tom pogledu, postoje razlike između različitih denominacija, a 
postoji i nesklad između zahteva „svakome prema dijelima njegovijem…” 47 i poruke 
da čovek koji veruje više nije podložan zakonu, jer je odgovoran Hristu). 

Kada se postavi pitanje o mogućoj i praktičnoj ulozi koju u pomenutom smislu 
mogu igrati „verske zajednice”, tj., o crkvama koje one predstavljaju, mi se suočavamo 
s brojnim pitanjima, suprotnostima ili čak paradoksima koje treba da posmatramo i 
analiziramo na različitim nivoima, uzimajući u obzir sledeće:  
(a) mogućnosti i potrebe ljudske, date od prirode, da veruju, razmišljaju o svetu i svojoj 
ulozi u njemu, i o poretku koji unose u njega (antropološko-filozofske teze o duboko 
ukorenjenoj potrebi da žive u nomičnom svetu, tj. svetu uređenom po nekim pravilima), 
nadilazeći ili obuzdavajući, na taj način, svoje animalne i egoističke crte; 
(b) osnovna verska učenja (barem takozvane opšte ili velike religije sveta), a u našem 
regionu i judaističko učenje takođe, posvećeno samo jednoj etničkoj grupi, ali koje je, 
prema svojim zakonima (npr. zapovestima o socijalnom ponašanju) univerzalnog 
karaktera i značaja i koje je, ovom odlikom, suštinski uticalo na hrišćanstvo i islam, pa 
čak i na svetovne karakteristike takozvane Zapadne civilizacije;  
(c) crkve kao verske institucije koje, kao i svaka druga institucija ili društveni (i 
politički) subjekt, imaju svoju organizacionu logiku, način ponašanja i sledbeništvo 
svojih interesa koji mogu biti veoma daleki od osnovnih učenja u čije ime su te crkve i 
osnovane ili čak u suprotnosti s njima; 
(d) svakodnevna praksa sveštenstva i neiskrenih vernika, čije ponašanje može biti, a 
prema našem saznanju, i uveliko jeste, u neskladu ne samo s verskim učenjem nego i sa 
zvaničnim zahtevima crkve kojoj pripadaju. To nije odlika samo današnjeg stanja, već 
čitave istorije u kojoj su primeri iz naše skorašnje istorije, recimo iz Drugog svetskog 
rata i nedavnih sukoba na teritoriji bivše Jugoslavije važni. 

                                                 
47 Videti: Rimljanima poslanica sv. apostola Pavla, 13, 7. 

188 



Postoji čitav niz problema, protivrečnosti i paradoksa na svakom od navedenih 
nivoa a mi bismo želeli da pomenemo samo neke od njih. 

Čak i kada različite vere imaju, u mnogim vidovima, slične skale vrednosti, 
njihove institucionalizacije i operacionalizacije su potpuno drugačije što, u stvari, znači 
da će se, u ime različitih verskih zajednica (aktivnih u našoj zemlji), tražiti različiti 
pravni sistemi, različiti odnosi između crkve, države i škole ili čak drugačiji sistemi 
porodičnih odnosa. 

Dok se na nivou verskih učenja mogu naći neke opšte, zajedničke crte i 
zapovesti, slične skale vrednosti (ljudski život, mir među ljudima, poštovanje porodice 
i imovine) mogu se naći kao osnova za uspostavljanje pravila o zajedničkom životu 
ljudi raznih uverenja, pod uslovom da oni stvarno poštuju učenja svojih vera; 
istovremeno se, međutim, lako može primetiti da izvori konflikata postoje na nivou 
ponašanja crkava koje slede logiku svojih organizacija i interesa, a da ne govorimo o 
ponašanju sveštenstva i vernika koji žele da budu veći posvećenici od svojih uzornih 
verskih poglavara (kao što kaže jedna naša poslovica, žele da budu veći vernici od pape 
i, po analogiji, žele da budu veći pravoslavci od patrijarha i veći muslimani od samog 
proroka). 

U mnogim situacijama i okolnostima ovi potonji vernici daju pečat 
svakodnevnom životu. Postoje ljudi čije „ponašanje nije priličilo njihovoj veri i 
njihovom imenu” kao što je srpski patriarh Pavle rekao za one koji su počinili zločine u 
ime pravoslavlja. 

Od pamtiveka svako je versko učenje imalo nekoliko društvenih funkcija od 
kojih su mnoge zadirale i u neke nereligijske institucije kao što su škole, države, 
profesionalne i klasne organizacije.  

Osnovne socijalne funkcije najvećeg broja religija bile su: 
− integrativna (povezati i sastaviti veliki broj pojedinaca i grupa po osnovi solidarnosti 
ili drugih sličnih kriterijuma u jedan, snažniji život, u kulturne i radne celine); 
− regulativna (obezbediti osnovna pravila koja omogućavaju običan život; deo većine 
religija čine osnovna pravila od kojih mnoga mogu predstavljati temelje ideje i 
institucije zakona, uključujući mnoge zabrane i zapovesti. Broj pravila nije tako važan 
jer u težnji za jednostavnošću, kratkoćom i suštinom, činjeni su napori da se stvore 
pravila koja su razumljiva, kratka, precizna, široko primenljiva i ograničena po broju. 
Stoga, veliki broj zapovesti u Pet Mojsijevih knjiga sveden je samo na deset osnovnih 
poreporuka. Nije slučajno da tri velika verska učenja − konfučijanstvo, budizam i 
hrišćanstvo − imaju iste, verovatno najkraće i potpuno jasne poruke o najvažnijim 
pravilima ponašanja koje smo pomenuli); 
− direktivna uloga ili uloga vodiča koja podrazumeva podučavanje pripadnika verske 
zajednice ili društva kao celine da se ponašaju na način primeren za ostvarivanje 
izvesnih ciljeva (sadašnjih i lokalnih, važnih za ovo područje, ili transcendentalnih, 
važnih za život posle smrti).  

Najvažnija verska učenja,48 slično velikim etičkim učenjima, kao i veliki broj 
političkih ideologija obuhvaćeni su svim pomenutim funkcijama (verske i moralne 
                                                 
48 O tome smo pisali u nekoliko radova: Društvena uloga i etička i politička učenja osnivača 
velikih svetskih religija (The Social Role, and the Ethical and Political Teachings of  Great 
World Religions), u „Osnivači velikih religija”, Radnička štampa, Beograd 1978; Istraživanja o 
društvenoj ulozi mitova, simbola i rituala (Research into the Social Role of Myths, Symbols and 

189 



prirode). Neke crkve su se ponašale u skladu s takvim stanjem stvari, a njihovo 
ponašanje imalo je odlike ponašanja plemena, naroda, država, političkih partija i drugih 
subjekata čija je namera bila da, putem kolektivne akcije i organizacije, ostvare neke 
svetovne ciljeve (istorija prvih crkvenih sinoda neizrecivo podseća na sadašnje podele i 
ponašanje lidera političkih partija). Konflikti između kandidata za položaj lidera čije će 
tumačenje idealne zajednice (ummi) biti primljeno kao lojalno crkvi u 7. veku, dovelo 
je do velike podele muslimana na sunite i šiite. Pojam harizme je prvi put upotrebljen 
da bi bile istaknute izvesne osobine crkvenih dostojnika (Pavlova prva poslenica 
Korinćanima). Maks Veber ga je posle razglasio kao ideju koja se danas uveliko koristi 
u političkim analizama. Borba crkve i države za premoć, kao i borbe unutar crkvi za 
autoritet, predstavljaju političke procese u istoj meri kao i odgovarajući fenomeni 
unutar svetovnih sistema (država).  

Sve velike crkve imaju doktrinarne odgovore na sva velika pitanja društvene i 
državne prirode, a teže da privuku sebi države, podložne uticaju, kako bi ih navele da 
slede njihova učenja. Tamo gde se to dogodi javlja se klerikalizam, tj. tendencija da se 
život podredi verskim zakonima (šerijat je karakteristika, ali ne i jedinstveni slučaj 
mogućeg uvođenja nekog proklamovanog zakona).  

Svetovni zakoni koji proglašava država odvojena od crkve predstavlja dostignuće 
evropske civilizacije; ovaj koncept je suprotan ne samo teološkoj nego i ideološkoj 
državi. Čak i slabe objave, a kamoli zadatosti jednoj od tih varijanti nesvetovne države 
odvode nas daleko od ispunjenja pretpostavki koje smo pomenuli na početku. Zato što 
sve verske, etničke i nacionalne manjine, koje često pripadaju različitim religijama u 
odnosu na većinu, smatraju da jedan poredak nametnut u ime većine, motivišu verski 
razlozi te većine. 

Kao što je poznato iz istorije, a očigledno iz prakse, sledbenici različitih 
političkih idelogija mogu se međusobno boriti do istrebljenja. Stariji i najnoviji 
istorijski događaji paralelno pokazuju da su religije, uprkos važnih delova njihovih 
učenja prožetih porukama mira, ljubavi za susede, oproštaju, itd., u prošlosti bile, a 
velikim delom su ostale i danas, mogući izvori i uzroci konflikata i uništenja 
(„eliminacije”). 
 

4. Vladavina zakona − pokušaj uopštavanja nekih iskustava? 
 

Na narednim stranicama bavićemo se manje doktrinalnim i teološkim vidovima a 
više ćemo pažnje posvetiti pitanju ustavnih i zakonskih okvira unutar kojih se mogu 
lakše rešiti neki od pomenutih problema. Središnja ideja je vladavina zakona. Kada bi 
se uspostavila, ona bi mogla doprineti mirnom saživotu raznih etničkih i verskih grupa, 
kao i kontroli napetosti i konflikata među njima, pod uslovom da svaka grupa uživa 
jednakost koju zahteva princip vladavine zakona i njegovo uopštavanje, odnosno, da su 
usvojena opšta pravila civilizovanog ponašanja, kao što je pokušao da uradi Imanuel 
Kant, iscrtavajući moralne osnove svoje teorije zakona.  

„Konscijacija” zahteva razvijeno građansko društvo u kome živi glavna  grupa, 
kao i vladavinu zakona koja čini da su ustavni i institucionalni poredci stvarni a ne 

                                                                                                                                  
Rituals), Radnička štampa, 1980; Kultura i religija (Culture and Religion), Radnička štampa, 
1981; Problem religijske svesti u savremenoj kulturi (The Problem of Religious Consciousness 
in Contemporary Culture), 1984, ponovo objavljeno 1992. 

190 



fiktivni. Iskustva uspešnih federacija i konscijacija govore nam o važnosti 
prilagođavanja, kompromisa i tolerancije. Takvi primeri, kao što smo pomenuli, odnose 
se na Švajcarsku, Nizozemsku, Sjedinjene Države i druge zemlje, u kojima je odavno 
rešen problem verske netolerancije, a konflikti su prevaziđeni, iako ih je nekada bilo. 
Sjedinjene Države su prva država u kojoj je uveden princip odvajanja crkve od države. 
Kao i u drugim slučajevima, kada se radi o slobodi, autonomija se podrazumeva kada 
je reč o pitanju slobode savesti i religije. 

U situacijama kada nedostaju neki preduslovi za utvrđenje demokratije poput 
vladavine zakona, visokih standarda ljudskih prava i odgovarajuće političke kulture, 
kao što je slučaj s većim delom regiona koji imamo na umu kad govorimo o 
postkomunizmu i gde napetosti ili „nerešeni problemi” iz prošlosti između etničkih 
grupa predstavljaju teško nasleđe za stvaranje novih demokratija, niti je lako, a ni 
prihvatljivo za mnoge grupe da zasnivaju svoje političke institucije samo na građanstvu 
i vladavini većine. Uspomene na različite oblike dominacije, koji pokrivaju čitavu 
prošlost, podstiču mnoge strahove kod različitih etničkih grupa i otežavaju uvođenje 
modela partnerstva, sem ukoliko se demokratija ne bi izmenila, shodno nekim 
principima „konsocijalne teorije”.49

U pogledu političkih sistema i državnog autoriteta vladavina zakona ili 
„Rechtsstaat” predstavlja prvi uslov trajnosti neke ideje ili institucije, svakog 
poboljšanja životnih uslova ili saradnje, umesto napetosti, između grupa. U vezi s 
našom temom moramo imati na umu da ideja vladavine zakona predstavlja jednu od 
osnovnih ideja takozvane zapadnoevropske civilizacije. Preuzeta je iz judejske tradicije 
(Pet Mojsijevih knjiga i Deset Božjih zapovesti), a preko hrišćanstva i starijih ideja 
božanskog i prirodnog prava postala je jedna od važnih sastavnica zapadnoevropske 
civilizacije, unutar čijeg okvira se razvila ideja o ljudskim prirodnim pravima i, kasnije, 
o pravima i slobodi čoveka. Teolozi pod pokroviteljstvom Rimske crkve značajno su 
doprineli tradiciji prirodnog zakona. Islam je preuzeo ideju zakona ali se unuatr 
njegove civilizacije ona nije razvila u istom pravcu i u tom stepenu kao u zapadnoj 
civilizaciji.  

Shodno filozofskim i teološkim pretpostavkama takozvanih subjektivnih 
prirodnih prava, ljudi, kao razumna bića, mogu obezbediti mir i zajednički život ako 
uzajamno poštuju prirodna (tj. shvaćena od strane ljudskog razuma i prihvaćena kao 
jednaka za sve) prava. Kao što smo pomenuli, teoretičar tolerancije i demokratije, Džon 
Lok, sveo je ta prava samo na četiri: pravo na život, pravo na telo, pravo na slobodu i 
pravo na imovinu.50  

Savremena teorija vladavine zakona podrazumeva jedan relativno racionalan i 
stabilan pravni sistem, korpus takozvanih subjektivnih prava (ljudskih prava) i sloboda 
građana, izvestan minimum kolektivnih prava etničkih grupa (što predstavlja sporno 

                                                 
49 „Konsocijacija” je jedan stari pojam Johanesa Altusiusa koji u pojednostavljenom smislu 
znači „živeti zajednički”, a podrazumeva saglasnost, neka demokratska i racionalna 
institucionalna uređenja koja obezbeđuju učešće svih grupa ili korporacija. Ovaj koncept 
institucionalizacije kulturnog i etničkog pluralizma prisutan je u istraživanjima 
multikulturalizma, multietničnosti i s njima skopčanih problema (istraživanja Dahl-a, Lijphart-a, 
Van den Berghe-a, Elazar-a i drugih).   
50 John Locke, Dve rasprave o vladi  /Two Tretises of Government/ (I i II, Beograd 1974, 
Dodatak njegovim Pismima o toleranciji). 

191 



pitanje, a ima i puno argumenata protiv takvih kolektivnih prava)51, kao i 
ustavnopravne, institucionalne i druge garancije i uslove. Pod uslovima od kojih zavisi 
realizacija vladavine zakona i kvalitet saživota etničkih grupa treba podrazumevati 
liberalnu političku kulturu (toleranciju), socijalni i politički pluralizam, a, takođe i kad 
govorimo o ulozi religije i crkve − religijski pluralizam, autonomiju socijalnih činilaca 
(nauke, štampe, sindikata, privrede, crkve, udruženja), podelu moći i nezavisno 
sudstvo. 

Pod vladavinom zakona podrazumeva se ograničenje moći i političke volje. U 
prošlosti je apsolutna politička volja dominirala u stvaranju i primeni „zakona”, a 
postoji opasnost da se tako nastavi. Na određeni način ona ugrožava slobodu savesti i 
zaštitu identiteta, a, dugotrajno gledano, i mir među ljudima. U datim uslovima zakon 
treba da bude racionalni odgovor na postojeće konfliktne situacije i probleme. On treba 
da garantuje pravnu sigurnost, bezbednost, zakonitost raznih transakcija i operacija, a, 
u praksi, i osnovna prava i slobode ljudi. Vladavina zakona ne znači, kao što se često i 
pogrešno shvata, prostu primenu postojećih zakona i ustava. Proizvoljnosti u nalozima 
i delima vlasti, čak i kada se javljaju u vidu „zakona”, suprotne su principu vladavine 
zakona.  

Već smo pomenuli Džona Loka − jednog od osnivača modernih teorija o 
ljudskim pravima, koji je, tragajući za minimumom koji ljudi moraju da poštuju ako 
žele da žive u miru, došao do četiri navedena prava. Taj minimum proizlazi iz 
zaključka izvedenog na osnovu izvesnog izučavanja i analize, ali je ujedno i posledica 
razvijanja jednog kraćeg i sažetijeg principa, koji smo već razmatrali, tj. zlatnog pravila 
da ne činimo drugim ljudima ono što ne želimo da se čini nama.    

Lokov uvaženi prethodnik Tomas Hobs, na osnovu potpuno drugačijih 
pretpostavki i zaključaka, koji su vodili u autoritarizam, , uveo je nekoliko ideja koje, u 
svetlu najnovijih iskustava, opet mogu danas da nametnu izvesna razmatranja; naime, 
čovek je jedno krajnje egoistično biće koje, bez prisustva autoriteta koji ga kontroliše i 
ograničava, živi u „prirodnom stanju” rata „sviju protiv svih”, a u kome se on ne 
razlikuje od životinja. Ljudi su primorani da se priključe političkoj zajednici iz straha. 
Oni cene mir iznad svih drugih vrednosti samo iz razloga samoočuvanja i stoga su 
spremni da žrtvuju sve svoje slobode i prava (sem prava na život). To je jedna od 
najdoslednijih odbrana apsolutne političke moći koja se uspostavlja prenosom 
političkih prava na sve ljude. Takva država možda može obezbediti mir, uz previsoku 
cenu, jer se ljudi odriču slobode. Ako država nije sposobna da osigura mir za ljude, ako 
zaista ne ostvaruje minimum koji se očekuje od te veštačke tvorevine zvane Levijatan 
(nazvane po biblijskom čudovištu), kako bi opravdala razlog svog uspostavljanja (mir i 
sigurnost), onda nešto nije u redu s takvom državom. Ako se mir ne može osigurati, 
onda demokratija može ličiti na anarhiju ili anomiju. Ne bismo pominjali uvažene 
autoritete u oblasti političke filozofije kojima se mnogo ne sviđa Hobs, a još manje 
autoritarni oblici vlasti, i koji već ukazuju na mnoga zla i nesigurnost u  istočnoj Evropi 
i na Balkanu kao na pratioce demokratije. Ovo se ne odnosi na autoritete koji žale za 
starim komunističkim režimom, već na one koji nisu zadovoljni samo hvaljenjem 
demokratije i koji traže da budu stvoreni uslovi u kojima bi demokratija donela dobre 
rezultate kakve je već donela u nekim drugim zemljama. Mi ne razmišljamo o ovome 
samo zato što smo opsednuti našom temom, već i iz drugih razloga zbog kojih je 
                                                 
51 Videti: Robert Cullen, Human Rights Quandary, u  „Foreign Affairs”, vol. 71, no 6, 1992. 

192 



vladavina zakona važnija od demokratije − što ne znači da demokratija nije važna. 
Dejvid Hjum je u 18. veku pisao o tome da demokratija nije neizostavno neophodna za 
društveni i ekonomski napredak, ali da je vladavina zakona condition sine qua non tog 
napretka. Mi sigurno nemamo na umu postojeće zakone, često nepravedne i 
neracionalne, već zakone koji obuhvataju široko usvojena civilizacijska dostignuća, 
zakone koji su već zacrtani u filozofiji prava kao suprotni „pravima iznad zakona” ili 
„nezakonitim zakonima”, tj. zakonima koji su jedva pravedni i jedva racionalni, tako da 
ne zaslužuju ni da se nazovu zakonima ni da ih ljudi poštuju. Takva teorija dovodi do 
zaključka o pravu na građansku neposlušnost ili čak pobunu, čime bi ponovo mogli 
stići do zloglasne „prirodne države”. Problem je u meri i granici koje treba da ponudi 
dobar zakon: unutar zakonskih granica treba da obezbedi slobodu i sigurnost (mir). 
Unutar tih granica građanska neposlušnost jeste moguća i treba je dopustiti bez 
upotrebe sile i nasilja.   

Neophodna je kritička distanca od sadržine pozitivnog prava. Istorija 
ustavotvornosti je, u stvari, istorija nastojanja da se proizvoljna vladavina ljudi zameni 
vladavinom objektivnih i bezličnih pravila, zasnovanih na izvesnim razumnim 
principima. Pod vladavinom prava podrazumeva se opštost principa. U praksi, neka 
grupa često osporava drugima nešto što želi za sebe. U našoj zemlji proces 
transformacije „ideološke države” nije još uvek završen, a odvijaju se sve gori procesi, 
izazvani bezakonitošću. U uslovima anomije, nesigurnosti života, ugroženosti slobode i 
imovine, osnovni odnos između zakona i (bilo kog) autoriteta se gubi. Teško je 
efikasno sprovoditi vladavinu zakona u opštoj nesigurnosti, nerazvijenoj političkoj 
kulturi, široko prisutnim autoritarnim obrascima ponašanja, u uslovima neograničenog 
autoriteta i apsolutne nesigurnosti građana. 52

                                                 
52 U više prilika pisali smo o ideji vladavine zakona i iz tog ugla o krizi legitimnosti 
komunističkog režima, o prednostima koje bi jednom uspostavljena vladavina zakona donela u 
smislu unapređenja odnosa između etničkih i verskih grupa, kao i problemima i poteškoćama 
koje ometaju efikasnu primenu principa ili barem uspostavljanje zakonite države (Rechtsstaat) 
kojom bi se suzbila apsolutna, opresivna i neodgovorna vlast. Videti: Preteče ideje o vladavini 
prava: Platon − Aristotel − Ciceron (Precursors of the idea about the rule of law: Plato − 
Aristotle − Cicero), „Arhiv za pravne i društvene nauke”, No. 3−4, Beograd 1986; Čemu se 
pokoravati državnoj vlasti? (Why should we obey the state authority?), „Naše teme”, 9, 1986; 
Modaliteti legitimizacije vlada i režima (Modes of  legitimization of governments and regimes), 
„Naše teme”, 10−11, 1986; History and Status of Ethnic Conflicts (in Yugoslavia), u: Dennison 
Rusinow (ed.), „Yugoslavia: Fractured Federalism”, Wilson Center Press, Washington 1988; O 
krizi legitimiteta (On the crisis of legitimacy), u: „Marksizam i kriza u jugoslovenskom 
društvu”, Beograd 1988; How Political and Constitutional Institutions Deal with a People of 
Ethnic Diversity: The Yugoslavia Experience, u: „Forging Unity Out of Diversity”, (ed.) Robert 
A. Goldwin, Art Kaufman, i William A. Schambra, Washington, „American Enterprise Institute 
for Public Policy Research”, 1989, str. 369−410; Položaj južnoslovenskih narodnosti u 
Madžarskoj (The status of the South-Slavic nationalities in Hungary), u zborniku „Narodne 
manjšine”, 2, Položaj hrvaške, slovenske in srbske manjšine na Madžarskem (The status of the 
Croatian, Slovenian and Serbian minority in Hungary), (ured.) Čedomir Popov i Anton Vratuša, 
Slovenska akademija znanosti in umetnosti, Ljubljana, 1991, str. 99−181; Problemi legitimnosti 
političke vlasti (Problems of legitimacy of the political power), SANU, Beograd 1992; 
Problems and Options in Institutionalising Ethnic Relations, u: „International Political Science 
Review”, Vol. 13, No. 4, October, 1992; Vladavina prava (The rule of law), „Jubilarni Zbornik 
Pravnog fakulteta”, Podgorica 1993; Vladavina prava i demokratske ustanove (The rule of law 

193 



U nekoliko naših radova analizirali smo situaciju i probleme vezane za stanje 
rata i mira među etničkim grupama (i verskim i nacionalnim). Sva otkrića nas dovode u 
iskušenje da započnemo naša razmatranja sa dve pretpostavke: 
(1) vladavina zakona, tj. relativno racionalnih i „pravednih” pravila, dovoljno širokih i 
liberalnih za ostvarivanje ekonomskih i drugih aktivnosti (uključujući garanciju verske 
slobode), bezličnih, opštih i podjednako primenjivanih, i primenljivih bez 
diskriminacije, pravila koja ograničavaju i regulišu ispoljavanje bilo koje političke 
volje, pa čak i volje većine, povećala bi bezbednost i izvesnost i smanjila razloge za 
strah i nezadovoljstvo zbog diskriminacije koje se javlja među pripadnicima različitih, 
posebno manjinskih grupa (verskih i sličnih, odnosno, nacionalnih, ethničkih manjina), 
i,   
(2) osnovna građanska, politička, kulturna i društveno-ekonomska (takozvana 
subjektivna) prava i slobode ljudi, u skladu s međunarodnim i evropskim standardima, 
takođe bi mogla, ako bi se poštovala u praksi, doprineti mirnom saživotu u 
multietničkim, odnosno multireligijskim zajednicama; neke od pretpostavki za 
ostvarenje tog doprinosa jesu da postoji izvesna vladavina zakona u smislu takozvanog 
objektivnog zakona, kao i da se uspostavi pravni sistem pomenut pod 1. 

Ali, obe prethodne pretpostavke, tj. normativni ideal vladavine prava, teško su 
uopšte ostvarljive u praksi, a u našoj zemlji posebno, zbog:  
− nedostatka tradicije u tom pogledu; 
− dugoročne prakse (koja se još uvek odvija) da je zakon prost instrument i izraz 
političke volje, često tvrdoglave upornosti, a ne sredstvo koje ograničava politički 
autoritet i kažnjava zloupotrebu moći; 
− preovladavajuće autoritarne političke kulture i s njom skopčanih obrazaca ponašanja 
političkih subjekata (elita, partija, lidera) ispunjenih netolerancijom, nespremnošću na 
prilagođavanje, dijalog i kompromis;  
− višedecenijskog opadanja javnog i privatnog morala, jer izvesne moralne vrednosti, 
uključujući moralnu kategoriju pravde i neke verske i moralne zapovesti, moraju biti 
ugrađene u temelje vladavine zakona;  
− toga što se mnogi ljudi još uvek ponašaju kao da je „zakon na obaraču njihovih 
pištolja” a pojedinci, politički aktivisti, partije i države, slede proste interese i silom 
probijaju svoj put kad god to žele, što nas udaljava od nekoliko hiljada godina starih 
verskih i svetovnih ideja o vladavini zakona; 
− izvesnih protivrečnosti, nedoumica, dvosmislenosti, političkih ideologija i prakse 
koje opterećuju naše doba i civilizaciju, kao i samih verskih učenja, čija sadržina treba 
da bude inspiracija za odgovarajuće aktivnosti crkvi i sveštenstva, koji, umesto toga, 
slede vrlo svetovne interese i sklonosti. 

                                                                                                                                  
and democratic institutions),  „Arhiv za pravne i društvene nauke”, br. 2, 1994; Civilno društvo 
i vladavina prava u višenacionalnim zajednicama (Civil society and the rule of law in 
multinational communities), u: „Potisnuto civilno društvo”, zbornik radova (ur. Vukašin 
Pavlović), Eko Centar, Beograd 1995; Vladavina prava i suživot etničkih grupa (The rule of law 
and coexistence of ethnic groups), u: Miloš Macura i Vojislav Stanovčić (ured.), op. cit.; 
Demokratija u višeetničkim društvima: populizam, bonapartizam, vladavina većine ili ustavna 
poliarhija? (Democracy in multiethnic societies: Populism, Bonapartism, the rule of majority or 
constitutional polyarchy?), „Zbornik Matice srpske za društvene nauke”, br. 100, Novi Sad 
1996. 

194 



5. Neka razmatranja umesto zaključka 

Implozija komunističkih režima u beskrvnoj revoluciji 1989. donela je velike 
nade, čak i preterano optimističke vizije, da će se pred čovečanstvom, na osnovama 
principa liberalne ideologije, ljudskih prava i sloboda, otvoriti jedna era skoro večnog 
mira i napredovanja ili da će, shodno jednoj staroj izreci, nastupiti „kraj istorije” (F. 
Fukujama).53

Važno je setiti se činjenice da su mnoge loše stvari potekle iz već hvaljenog 
zapadnoevropskog civilizacijskog kruga. Na primer, da su nacionalizam u svojim 
najgorim varijantama (a, na drugoj strani, teorije o nacionalnom oslobođenju i 
samoopredeljenju), kao i komunizam (teorija o „oslobođenju klasa” − više kao 
doktrina) iznedrili takozvane zapadnoevropske civilizacije. I nacionalizam i 
komunizam ostavili su duboke tragove, a njihov uticaj će se dugo osećati u rešavanju 
problema kojima se bavimo. Sa stanovišta nekih verskih učenja i političkog 
konzervativizma, neki elementi zapadne civilizacije, poput ekstremnog individualizma 
(sastojka liberalne ideologije) i Prosvetiteljstva (koje je bez sumnje dalo veliki doprinos 
napretku nauke i oslobođenju čoveka), svojim uticajem i posledicama učenja, podrivali 
su prethodni poredak moralnih i verskih normi i tako ustuknuli pred neredom koji je 
izazvao najveća uništenja ikad viđena u istoriji čovečanstva. Danas bi pre moglo 
predstavljati upozorenje ako kažemo da je nauka mač sa dve ošptrice, tj. da oslobađa 
ljudske potencijale i daje čoveku veću moć, s jedne strane, dok s druge strane, nosi sa 
sobom nezamislive opasnosti (slom genetskog koda, nuklearno, biološko ili hemijsko 
uništenje bios-a, itd.). 

Na početku novog doba (u 15. i 16. veku) svetovni autoriteti koristili su crkvu i 
nastojali su da je podrede državi, kako bi oni postali suvereni i apsolutni, kao i da bi 
imali slobodne ruke za upravljanje „državnim poslovima” uz takozvane „državne 
razloge”. Vidimo da na našoj teritoriji danas ima pokušaja i primera da se to ponovi. 
Pod uticajem ideja Prosvetiteljstva, institucionalizovalo se odvajanje crkve od države. 
Bez obzira na stvarnu potrebu da se podigne nivo ličnog i javnog morala (u čemu 
obrazovne aktivnosti, kritika i moralni uticaj crkve mogu imati veliki značaj i uticaj), 
ideja odvajanja mora se podržati, jer se inače ne bi mogle ostvariti pretpostavke 
izložene na početku. Crkve treba da budu prirodno slobodne da organizuju obrazovanje 
u duhu svoje vere i da imaju materijalnu i drugu podršku države, proporcionalnu broju 
vernika, bez diskriminacije među crkvama i u zavisnosti od ekonomskih i finansijskih 
sredstava zemlje. 

Religije su veoma važan element identiteta etničke grupe i nacije. Na našoj 
teritoriji nekoliko nacija je nastalo iz jedne osnovne etničke mase. Verski činilac je 
element identiteta koji je igrao najvažniju ulogu u tom procesu, kako je Maks Veber 
već rekao54 za Srbe i Hrvate. Pitanja verske pripadnosti i nacionalnog identiteta, u naše 
doba pojačana procesima „obnove etniciteta” i „eksplozije identiteta”, pripadaju sferi 

                                                 
53 Francis Foukuyama, The End of History?, u: „The National Interest”, Summer, 1989 
54 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, /Privreda i društvo/, (Prosveta, Beograd 1976), 
Vol. I, p. 334. Ako nastavimo u Veberovom duhu, moramo zaključiti da Srbi, Hrvati i 
Muslimani na teritoriji bivše Jugoslavije potiču iz iste etničke mase u koju je razlike unelo 
propovedanje raznih religija, a te su razlike poslužile kao osnova za razvoj kulturih, 
tradicionalnih i drugih socijalnih karakteristika. 

195 



vrednosti i vrednosnih sistema u kojima je teže postići kompromis nego kad se radi o 
sukobima interesa u komercijalnim, političkim ili čak teritorijalnim raspravama, iako i 
teritorija može, do izvesnog stepena, biti element identiteta. Većina nacionalizama je 
vezana za odgovarajuće religije i crkve, iako to nije oduvek bilo tako. 

Elementi identiteta (ne samo verskog) sigurno su verski simboli, verski hramovi, 
groblja, istorijski spomenici šireg kulturnog značaja, postavljeni u izvesnim verskim i 
civilizacijskim krugovima. Shodno našem znanju, ovi simboli su na našoj teritoriji bili 
uništavani jer se njihovo poreklo i karakter mogu odnositi na „drugu veru”.  

Na osnovu pažljivog proučavanja onoga što je kod nas u poslednjih nekoliko 
godina napisano u medijima, moglo bi se zaključiti da se slučajevi preobraćanja ili 
promene vere, bez stvarne volje ljudi koji su to učinili pod „pritiskom okolnosti” i s 
namerom da spasu svoj život, nisu odigrali samo tokom Drugog svetskog rata nego i u 
skorašnjim sukobima. Takvi događaji možda vređaju dostojanstvo ljudi o kojima se 
radi, a suprotni su učenjima religija koje tako stiču nove „vernike.” 

U odnosu na sve elemente identiteta verskih i etničkih (nacionalnih) grupa, 
države danas moraju dopustiti maksimum slobode i omogućiti ovim grupama da 
koriste i ispoljavaju sve elemente identiteta.Tako je po tradiciji ukoliko nema jakih i 
široko prihvaćenih razloga među nepristrasnim specijalistima da se oni ograniče ili 
zabrane, kao, na primer, kada upotreba takvih simbola nedvosmisleno vređa verska ili 
nacionalna osećanja drugih grupa (tumačenje svastike na našoj teritoriji kao simbola 
jedne grupe, političke ili neke druge). Najosnovnija tolerancija mora se ispoljiti upravo 
povodom tradicionalnih simbola drugih religija (nacionalnosti). 

Iako smo u principu protiv represivnih aktivnosti države radi zabrane slobode 
izražavanja, smatramo da u slučajevima kada se zagovara verska i nacionalna 
neolerancija i mržnja (rečju ili delom), državni organi moraju delovati u skladu ne 
samo s tekućim zakonima nego i s međunarodnim zakonom. 

Religije se uveliko mogu upotrebiti u raznim vrstama političkog sukoba, između 
grupa u pojedinim državama, između političkih stranaka, pretendenata na vlast, samih 
država ili saveza država. Tako je bilo u prošlosti, a može biti i danas. Manipulacija 
verskim argumentima je vrlo laka i može biti uspešna sa stanovništa nekog ko želi da 
dostigne izvesne ciljeve. Same crkve izgleda da su uključene u razne vrste političkih i 
socijalnih sukoba. Nije to izuzetak; bilo je to, a možda još uvek i jeste − pravilo. Uloga 
i karakter crkve obavezuju je da u ime viših moralnih i verskih vrednosti i zakona 
uzdigne sebe iznad politike „državnih razloga” u makijavelističkom smislu i da nastoji 
da humanizuje političku scenu i pruži podršku stupanju na vlast poštenih i politički 
razmnih ljudi, koji se iskreno zalažu za vladavinu zakona u smislu kako smo to 
malopre opisali. 

Veliki problemi mogu nastati kada se u ime jedne religije donose propisi o životu 
i društvu. Ovi propisi treba da budu valjani jer se ne mogu silom nametati pripadnicima 
drugih vera i ugrožavati pitanja identiteta, dostojanstva ili čak same vere, odnosno 
slobode ispovedanja religije (kada se, na primer, u ime druge vere, ili u ime odsustva 
vere ili ateizma, vernicima uskraćuje ispovedanje njihove vere, vršenje rituala i slično) 
i slobode savesti. 

Na nivou odnosa između institucionalnih crkvi, pokrenuto je pitanje prozelitizma 
na koje su osetljive sve crkve, male i velike, jer se odnosi na opadanje ili povećanje 
broja vernika u prilog ili na štetu drugih crkava. Kada država želi da postavi granice 
takvoj aktivnosti radi nekoliko tradicionalnih religija, onda dolazi do oštre reakcije iz 

196 



inostranstva (kao u slučaju zakona u Ruskoj Federaciji koji je dozvoljavao aktivnosti 
samo pravoslavcima, islamskoj, jevrejskoj i budističkoj verskoj zajednici).  

Možda je u svakodnevnom životu mnogo važnije pitanje mesta i uloge porodice i 
braka, pri čemu je posebno delikatan problem mešovitih brakova. Koje su crkve 
spremne, uprkos tome što se izjašnjavaju u prilog dijalogu i toleranciji, da prihvate i 
tolerišu verski mešovite brakove i da budu tolerantne prema deci iz takvih brakova, bez 
nametanja obaveza pripadnicima svoje sopstvene crkve da rade na ubeđivanju članova 
porodice da prevedu u „svoju” veru ostale članove porodice? Mi ne dajemo ove 
primere na osnovu opštih pretpostavki, već na bazi uputstava koja se, iz tog razloga, 
daju vernicima u nekim crkavama. Pre oko dvadesetak godina bilo je upozorenja u 
verskoj štampi da će parovi u mešovitim brakovima vrlo brzo iskusiti velike poteškoće 
i savetuje se mladima da izbegavaju brakove sa licima drugačijih verskih ubeđenja. 

Veliki je problem doći do istine u slučajevima masovne „rašomonijade” tj. kad 
skoro svako gleda drugačijim očima na iste činjenice. Svi ljudi bi morali činiti napore 
da otkrivaju činjenice i da ih objavljuju onakve kakve jesu, a to neće biti lako. Crkve bi 
uradile mnogo u tom pogledu ako bi našle unutrašnju snagu da sagledaju istinu. Možda 
u naše vreme mi takođe moramo da započnemo zahtevom koji je Konfučije izložio 
povodom moralnog i društvenog propadanja svog vremena: imenuj sve svojim pravim 
imenom od samog početka (rektifikacija imena). Mi znamo da je veoma teško, skoro 
nemoguće, u okruženju s pristrasnim javnim mišljenjem, ideološkim i svetovnim 
interesima skrivenim iza šarmantnih fraza, s medijima koja love skoro bez izuzetka 
povoljne vrste „informacije” služeći masovno političkim i drugim svetovnim 
interesima kojima je podređena cela istina. 

U takvim situacijama čovek koji vrši javnu funkciju (naučnik, političar, pedagog, 
sveštenik, novinar, doktor medicine, advokat itd.) može i mora se osloniti na svoju 
savest i hrabrost, shodno Kantovom principu, da koristi sopstveni razum (sapere aude), 
što takođe podrazumeva ulaganje mnogo napora da se stekne odgovarajuće znanje i 
posedovanje hrabrosti da se glasno govori istina.55

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
55 Immanuell Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? 
 
 

197 



Jovan Živković 
 

 
ZABLUDA RELIGIJSKOG KAO  

TOLERANTNOG SVETA 
 

Današnji aktivitet predstavnika crkava na srpskom podneblju, ne samo Srpske 
pravoslavne crkve, usmeren je na prenebregavanje sveta u njegovoj sadašnjoj fazi – 
kao da se u njemu nije ništa izmenilo. Predstavnici vera smatraju da se sa novim 
nekomunističkim tipom vlasti može da nastavi tamo gde ona misli da je društvo stalo, 
da je svet prevashodno teološka tvorevina. Da su skepsa, kao metodološki podtekst 
svakog saznanja i postojanja, i shvatanje razuma pojmovi koji ne dodiruju svet vere, 
evidentno je iz ogromnog broja tekstova nakon 5. oktobra 2000. Svi oni mogu da se 
sumiraju u razumnom  zahtevu, kako se to lapidarno kaže, apelujući na tradicionalno-
patrijarhalnu svest stanovnika, da je po svemu normalno da se veronauka – kao „nauka 
o veri” nađe u školskom programu ravnopravno s drugim predmetima, da se deca vrate 
veri i otečastvu serbskom, da su vera i hrišćanstvo pravoslavno jedini vidokrug kojim 
će se potkrepiti kredibilitet moralno posrnulog naroda, te da je za sadašnji stadijum 
krize nacije kriva ateističko-komunistička paradigma. Dakle, u njihovoj svesti i nastupu 
nema ništa od svega onoga što se sublimira u sintagmi – dostignute norme i vrednosti 
na principima moderne, ali i tolerancije prema njihovom viđenju prakse. 

Šta je problematično u izloženim stavovima, pogotovo kada je reč o uvođenju 
veronauke u škole? Po sredi je koncept koji meša planove i pojmove i nije u stanju da 
ih jasno izdiferencira, pošto se nauci i školi daje drugačiji smisao od dostignutog 
kulturno-civilizacijskog pristupa. Rasprave o uvođenju veronake u školski sistem, kroz 
ostale ispostave verskih predstavnika, otvaraju i drugo pitanje: o razumevanju odnosa 
demokratije i tolerancije. Ali, dodatni zahtev za već priznato pravo na veroispovest, s 
druge strane, prenebregava srpsku stvarnost u kojoj život nije samo hrišćansko-
pravoslavni i samo verski. Međutim, ovde se nagoveštava još jedan aspekt dominacije 
teološkog pristupa svetu, pošto on iznova izokreće postavku o značaju duhovne snage – 
znanja, uprkos tome što je u svakodnevnom životu obilato koristi, rekavši da je Bog 
svuda. Dakle, intencija je u revalorizovanju dogme, koja se oličava u priznanju, 
obožavanju i podavanju Bogu, sa eventualni objašnjenjima o njegovom postojanju. 

Ukoliko se vidi šta verske posebnosti sugerišu, onda je evidentno da se u 
njihovim učenjima ne smanjuje rigidnost u obaveznom pridržavanju dogmi prilikom 
promocije simbola pojedinačnih religija. Dopuštanje postojanja drugih međureligijskih 
nazora, uz obaveznu preferenciju aktuelnog, samo je recidiv i saobraznost 
monoteističkog modela postojanja, a ne i pravi izraz sa značajem tolerancije u 
novovekovnom smislu reči. 

Delovanje predstavnika vere ispostavlja: teološko stanovište po kome je nužno 
da se znanje iscrpljuje u ispunjenju „moralnog vaspitanja” ili „pravilnog vaspitanja”. 
To potvrđuje izjava vladike niškog Irineja: „Veronauka je nešto što nije potrebno samo 
Crkvi, ona je kao takva potrebna našem društvu, našoj omladini. To je i pitanje o kome 
naša Crkva i Sveti sinod vode razgovore sa najvišim predstavnicima vlasti, o potrebi 
jednog takvog obrazovanja i vaspitanja u našim školama i verovatno će se mnoga deca 
sada sa veronaukom po prvi put sresti sa pravim načinom obrazovanja i po prvi put sa 
jednim moralnim vaspitanjem, koje je nažalost potpuno odsutno ne samo u školama, 

198 



već i u porodicama.”56 Navedene predstave sugerišu: (1) da je za uvođenje veronauke 
bilo dovoljno stanovište velikodostojnika i pojedinih predstavnika vlasti – što je, kako 
danas vidimo, i ispalo tako, te da je (2) zauzet jednostran stav prema pojmu moralnosti 
u sekularnom obrazovnom sistemu, pošto se moralnost ne dovodi u vezu sa npr. radom, 
delovanjem i znanjem. Kao da su to kategorije koje egzistiraju mimo ličnosti, odnosno 
da rad, delovanje i znanje nisu istovremeno i procesi kojima se čovek uči i znanju i 
moralu. 

Način na koji se opravdavala institucionalizacija ovog projekta je daleko od 
demokratskog postupka. On nije ni blag, ni neprecizan u svojoj nameri – što pokazuje 
korišćenje prave srednjovekovne terminologije: „Strah da će se crkvena dogma 
postaviti za temelj moralnog vaspitanja je u stvari strah Satane” izraziće doslovno svoj 
stav SPC prema određenim reakcijama koje su stale na stranu izgradnje sekularnog 
društva. Odatle je uvođenje veronauke zamenjeno ne stvarnom potrebom da se „spasi” 
duhovna matrica nove generacije, već potrebom besprizorne institucionalizacije 
teološko-ideološkog pogleda na svet na ovim prostorima. 

 
Gde je zabluda da veronaukom može da se proširi  tolerancija? 

 
Pretenzija da se kroz veru institucionalizuje moralno spasenje srpskog naroda 

sadrži dve greške. Prva: što smatra da je za spas srpskog naroda dovoljno oživljavanje 
religioznog života, a druga: da će se uvođenjem veronauke izvršiti duhovno 
pročišćenje. Crkva hoće da ne vidi da je reč samo o još jednoj rigidnoj ideologizaciji 
srpskog naroda. Zašto? 

Najpre zato što je za uspostavljanje umske (pravedne) stvarnosti najmanje 
dovoljno konstituisanje obrazovnog sistema na veri i verovanju, a potom što svako 
ispostavljanje ciljeva (kroz pravo, naciju, konfesionalnost ...) ne može i pragmatično da 
se operacionalizuje, budući da ideje svake iracionalne ideologizovane postavke polaze 
od zaokruženosti čovekovog bića i da, utoliko, nemaju pravi sadržaj. 

Pošto je svet za teologiziranu predstavu završen, može se reći da je briga za 
čoveka apstraktnog karaktera, tj. da je takva predstava samo reminiscencija želje koja 
će svoju dogmatičnost (prvobitni greh) zadržati da bi čovek okajavao nekadašnji 
postupak sa što većom moralnom obavezom. Odatle je svaki napredak za crkvu isto što 
i „delo Sotone” i izraz „sila mraka”, pošto čoveka oslobađaju od čina moralne 
skrušenosti i kontrole. 

Međutim, pošto se religiozna svest ne pita o karakteru novih znanja i novih 
procesa, to joj sveukupna savremena zbivanja ostaju na nivou samo njoj razumljenih 
predstava – pa čovek (koga bi htela teologija da poboljša na principu „dobrog” uma) 
nužno ostaje u sferi apstraktne zabrinutosti, baš kao što je i njen zagovoreni sadržaj 
tolerancije izvanvremenskog i načelnog karaktera, pošto je to novovekovni pojam. 
Kako pojam tolerancije nema svoju stvarnu sadržajnost i potporu u dogmatičkoj 
postavci sveta i kroz promovisan ideal, odatle se u teološkom svetu neminovno 
pojavljuje kao novi ljudski atribut – dužnost. Vremenom je zavisnost i potpadanje 
Tvorcu, kao nadnaravnoj dužnosti u konstrukciji teologiziranog sveta, počela da se 

                                                 
56 Videti: „Narodne novine”, 11. 01. 2001, str. 10. 

199 



razumeva kao ideal.57 Tolerancija je zato (zlo)upotrebljen pojam kojim bi se samo 
simuliralo njeno praktikovanje, pošto je daleko od toga da oživotvori spominjani svet. 
Insistiranje na moralnom aspektu u obrazovnoj sferi je, nesumnjivo, posledica traume 
neostvarene versko-ideologizirane konstrukcije sveta – pošto se stalno nalazi pred 
neispunjenjem zamisli. Zato i današnjoj SPC (kao i svakoj drugoj) treba pokušaj da se 
jedinstvom u veri, po svaku cenu, ispostave moralne šifre za raskodirani srpski 
etnicitet. 

Da bismo ipak razumeli šta bi trebalo da bude početni stav o toleranciji, 
određujemo ga kao anticipaciju etičko-praktičnih stavova u čijem se vidokrugu čovek 
ispostavlja kao osnovni postulat kome su, da bi bio dostojan vlastitosti, bitni preduslovi 
mir, pravednost i prijateljstvo. Ova Lokova (J. Locke) odredba nije određenje koje se 
odnosi samo na verske zajednice, već je stvar novovekovnog mišljenja o shvatanju da 
su to opšti preduslovi za bilo čije i na bilo kom prostoru potrebni vidovi ponašanja kao 
neminovnog uslova novih, građanskih prava ljudi. 

Ostaje otvoreno pitanje kojim se provokativno začinje problem podudaranja 
mišljenja i delanja, tj. da li je moguće razgraničenje između tzv. tolerancije u mišljenju 
i tolerancije pri delanju u verskoj koncepciji sveta? 58

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
57 Šire u: Mišo Kulić, Gral filozofskog mišljenja, NIO Univerzitetska riječ − Interkontinental, 
Nikšić−Sarajevo 1990, str. 202. 
58 Šire u: J. Živković, Tolerancija i religija?, „Religija, crkva i nacija − vreme posle rata”, 
JUNIR, Niš−Subotica 1996. 

200 



Pol Mojzes 
 
 

PLURALIZAM U CRKVI I DRUŠTVU 
 
 

Nekada se na pluralizam, i u crkvi i u društvu, u bilo kojoj crkvi i u bilo kom 
društvu, gledalo kao na pretnju, mada mnogi u zemljama bivše Jugoslavije nastavljaju 
da i dalje o njemu razmišljaju na taj način na prelasku u dvadeset prvi vek. Međutim, 
širom sveta, sve veći broj nas ne samo da toleriše pluralizam, nego i gleda na njega kao 
na pozitivnu vrednost, na nešto što treba gajiti, uvažavati i promovisati. 

Jednostavno definisan, pluralizam predstavlja suprotnost jednoobraznosti, 
prisustvo alternativnih pogleda i tumačenja, mogućnost slobodnog izazova, kritike i 
interakcije unutar jedne institucije i društva. On označava saživot više od jedne pozicije 
ili vrednosti. Te pozicije mogu biti u osnovnoj saglasnosti ili u relativnom neskladu. 
Povremeno, one se mogu naći u radikalnom konfliktu što može poremetiti jedinstvo 
date crkve ili društva. Iz ovoga možemo zaključiti da može postojati zdrav, pozitivan 
pluralizam, ali se, takođe, može javiti i destruktivni. 

Može se, takođe, napraviti razlika između pluralizma u crkvi (pod tim 
podrazumevam bilo koju konfesiju ili religiju) i pluralizma u društvu. Unutar same 
crkve, dalje se može napraviti razlika između pluralizma u religijskom iskustvu, 
doktrini i teologiji, crkvenoj politici, liturgijskom izrazu, stavu hrišćana prema 
društvenom angažmanu, kulturnom prilagođavanju, upotrebi raznih filozofija radi 
izražavanja teologije, u različitim naglašavanjima hrišćanske poruke (kerygma) i tako 
dalje. Praktično, svaki vid života može biti pluralistički. U stvari, nije ni postojalo 
vreme kada bar neki pluralizam nije postojao u crkvi i društvu iako je, na primer, 
naglasak na doktrinarnoj ili dogmatičnoj jednoobraznosti ili na jednoj autoritativnoj 
ličnosti u crkvi ili društvu možda svodio pluralizam na vrlo marginalno pitanje. 

 
Pluralizam u crkvi 

 
1. Istorijski primeri 

 
Shodno cilju ovog izlaganja neće se praviti nikakva razlika između raznih tipova 

pluralizma unutar hrišćanske crkve, onako kako smo naveli maločas, iako bi bilo 
moguće, recimo, pažljivo pratiti pluralizam u praktikovanju vere od apostolskog 
perioda do danas ili pluralizam u crkvenoj politici. Navešćemo samo neke relativno 
nasumce izabrane primere iz raznih sfera izražavanja hrišćanske vere tokom vekova, 
kako bi se potvrdilo prisustvo pluralizma u crkvi. Odatle se može ići još dalje, a naš 
sledeći korak bilo bi razmatranje poželjnosti ili neizbežnosti pluralizma. Na samom 
početku možemo napraviti razliku između pluralizma koji se tolerisao u istoriji i onoga 
koji nije, i prema kome su, shodno tome, preduzimane mere suzbijanja.  

a) Tolerisan pluralizam Dovoljno će biti nekoliko primera. U periodu Novog 
zaveta postojalo je nekoliko obrazaca sveštenstva kako je to pokazalo nedavno 

201 



istraživanje.59 Sinoptičko jevanđelje i Četvrto jevanđelje daju različita tumačenja 
Hristovog života; sva ta tumačenja bila su prihvatljiva  za hrišćansku crkvu. Petar i 
Pavle su imali različite stilove bogosluženja, kao što su, nesumnjivo, imali i Džejms, i 
Endrju i Tomas, i drugi. Iako su oni povremeno bili izvori napetosti, kao što se jasno 
videlo na Jerusalimskom koncilu, ipak su te napetosti bile pomirljive, i, dugoročno 
gledano, za crkvu su predstavljale pre blagoslov nego li teret.   

Religijsko iskustvo od samog početka nije bilo jednoobrazno. Bilo bi drastično 
tvrditi da su svi učenici prolazili kroz tako traumatično obraćanje kao sveti Pavle; 
izgleda da je većina njih prosto prihvatila Isusov poziv: „Sledite me.” Javilo se 
raznoliko mnoštvo liturgija. Liturgija svetog Jovana Krizostoma nije bila ista kao 
liturgija Vasilija Velikog. Rimska liturgija, iako veoma omiljena u rimokatoličanstvu, 
nikad nije postala isključiva liturgija katoličke crkve. Jedan broj monaških redova 
negovao je svoje osobene forme liturgijskog života. Monaštvo je, izgleda, jedan od 
najboljih primera prihvatljivog pluralizma, iako ne bez napetosti i rivalstva, ako ne i 
povremenih divljih okršaja. Iako je nastalo kao anahoretsko (pustinjačko), ono je 
uskoro postalo eremitsko (zavetno) ili kenobitsko (monaško), s nekim varijantama 
između ovih pozicija. Na Zapadu su se našli meditaciji skloni karmeliti i trapisti, 
društveno svesni franjevci, obrazovani avgustinci, propovedajući dominikanci, jezuiti 
koji su bili revnosni podučavaoci i misionari, i tako redom. Ženski redovi nisu bili ništa 
manje raznoliki, možda čak i više. U Ruskoj pravoslavnoj crkvi sukob između 
posednutih (svetog Josifa Volokolamskog) i neposednutih (svetog Nilsa Sorskija) u 16. 
veku doveo je do toga da posednuti postanu mnogo uticajnija struja u sledećih nekoliko 
vekova, ali je značajno da su oba glavna aktera proglašena za svece čime se, zapravo, 
usvojio pluralizam pogleda s obzirom na imovinske odnose i odnos države i crkve. 
Rimokatolička crkva ispoljavala je naklonost prema teološkoj metodi sv. Tome 
Akvinskog, ali je bilo i mnogo onih koji su bili naklonjeniji pristupu Dunsa Skotusa ili 
jednog svetog Anselma ili jednog Abelarda. Čak se može uočiti da i u slučajevima 
sukoba na vrhu, kao što je onaj između Svetog Augustina i Pelagija u kome je ovaj 
drugi bio izopšten iz crkve, pelagijska pozicija nije ostala bez sledbenika tokom 
narednih vekova. Mnogi protestanti su, u prošlosti, tvrdili da je rimokatolička crkva 
postala barem polupelagijanska ili pelagijanska. Moj zadatak ovde nije da odbranim tu 
tezu, već samo da ukažem na istovremeno postojanje različitih pogleda, toliko različitih 
da su često bili u ozbiljnom međusobnom raskoraku. Među protestantskim crkvama 
gledišta jednog Sjerena Kjerkegarda postojala su uporedo sa pogledima Fridriha 
Šlajermahera, a društveno jevanđelje jednog Voltera Raušenbuša ili Martina Lutera 
Kinga koezgistiralo je s pobožnošću i evangelizmom jednog Dvajta Mudija ili Bilija 
Grejema. Ista crkva bila je sposobna da ima pod svojim krovom jednog Konstantina 
Velikog i jednog svetog Antonija Pustinjskog, jednog papu Inoćentija III i jednog 
svetog Franju Asiškog, jednog patrijarha Nikona i jednog svetog Serafima Sarovskog, 
jednog Martina Lutera i jednog Ditriha Boenhofera, jednog Pavla VI i jednog Doma 
Herdera Kamaru, itd. Slučaj je jasan. Crkva je obuhvatala i obuhvata mnogo 
pluralizma, iako ne uvek svesno i ne uvek voljno. 

b. Netolerisani pluralizam Slučajevi pluralizma koji nisu bili prihvatljivi mnogo 
lakše padaju na pamet možda zbog toga što su mnoge šizme i hereze bile rezultat toga 

                                                 
59 Killian McDonnell,  Ways of Validating Ministry (Načini procene valjanosti sveštenstva) u: 
„Journal of Ecumenical Studies”, Tom. 7, Br. 2 (Proleće 1970), str. 209−265. 

202 



procesa, a mnogi koncili sazivani kako bi se postavile granice pluralizmu, posebno 
teološkom ili doktrinarnom. Markionov izbor pisama svetog Pavla kao jedinog 
hrišćanskog svetog pisma nije bio prihvatljiv, kao ni gnostička interpretacija Hristove 
poruke. Odbačeno je arijansko tumačenje odnosa Sina prema Ocu, kao i ikonoklasti. 
Strogost i isključivost montanista doživljavale su se kao preterane, kao i bogumilska 
tumačenja. Neki pogledi koji se nisu mogli tolerisati na kraju su iščezli, ali naša 
istorija, nije, kako nam se čini, toliko mnogo istorija leševa koliko istorija razdvajanja. 
Dok je nedostatak tolerancije unutar institucije zaista izazivao izvesnu jednoobraznost, 
ipak, mi nalazimo, od najranijih vremena, da su šizme opstajale. Istočna apostolska 
crkva (neki nazvani monofizitima, a drugi nestorovcima) uspela je da stigne do 
dvadestog veka sa isto onoliko životnosti koliko je imala i ona od koje je odsečena. 
Valdensijanci su preživeli u srcu Italije. Crkva češke braće je svedok učenja Jana Husa. 
Do dana današanjeg postoje staroverci u Rusiji.  Metodisti Džona Veslija su brojčano 
više cvetali od anglikanaca od kojih su se odvojili. Anabaptisti Reformacije, često 
davljeni i proganjani, bili bi iznenađeni što su njihovi baptistički sledbenici najveća 
protestantska grupa u SAD. I tako dalje. Skoro ad infinitum. 

Iz naše perspektive izgleda je Novi zavet pružio primere višestranog pluralizma. 
Međutim, kada se crkva spetljala sa carstvom, na pluralizam je sve više počelo da se 
gleda kao na slabljenje političkog jedinstva i bio je suzbijen. Autoritarni vladari više su 
voleli jednoobraznost. Ona zaista obezbeđuje „zakon i red”, tako omiljen čoveku na 
vlasti. Pluralizam je nastavio da postoji ali sada po cenu razbijanja zajednice. Tek 
poslednjih godina ova tendencija počela je da menja pravac. Ali još uvek ima 
nelagodnosti, ili čak odbacivanja pluralizma. Naš razgovor na beogradskom okruglom 
stolu upravo daje dokaz za to. 
 

2. Teorijska razmatranja 
 
Postoji pluralizam izraza, pluralizam komunikacija i pluralizam značenja i 

razumevanja  i to prosto samo zato, jer postoji toliko mnogo različitih kultura i jezika. 
Ljudsko razumevanje se s vremenom menja, razlikuje se od čoveka do čoveka, a to je 
još jedan izvor pluralizma. Kao što je Bernard Lonergan kazao: 

 „Znači, postoji tvrdoglava činjenica pluralizma. Ona je utemeljena u kulturnoj 
razlici, u manjoj ili većoj diferencijaciji svesti, i u prisustvu ili odsustvu religijskog, 
moralnog i intelektualnog obraćanja.”60

Lonergan pravi razliku između izdiferencirane i neizdiferencirane svesti, između 
zdavorazumskog značenja, naučnog značenja, religijske diferencijacije svesti i 
moderne filozofske diferencijacije svesti. Kombinujući različite komponente, Lonergan 
razlikuje barem 16, a moguće čak 32 (ako se uključi estetika) različitih tipova svesti.  
Nezavisno od toga da li čovek želi da sledi tako strogu tipologiju, a ja lično ne bih, ona 
ukazuje na vrlo očigledne izvore pluralizma. Takvo šarenilo odgovora neće prestati da 
postoji.  

Pluralizmu možemo prići i s druge tačke gledišta. Pogledajte veliko intelektualno 
vrenje od doba Prosvetiteljstva (ili čak renesanse), glavne društvene prevrate od 
vremena američke i francuske revolucije u 18. veku, uspon prirodnih i društvenih 

                                                 
60 Bernard Lonergan S.J., Doctrinal Pluralism (Doktrinalni pluralizam),  Milwaukee, 
Wisconsin:  Marguette University Press, 1971, str. 53. 

203 



nauka i naše potrebe da izađemo na kraj s tim, kao i rastuću svest o potrebi uvažavanja 
osnovnih ljudskih prava i sloboda, kao što su sloboda savesti, misli, religije, govora i 
tako dalje, za koje su sve civilizovane nacije utvrdile da moraju neophodno biti 
ugrađene u njihove ustave. To su sve izvori i garancije pluralizma. Još se mnogo toga 
može dodati gornjem spisku, ali će biti dovoljno pokazati uzroke pluralizma u crkvi u 
modernom svetu. 

Mi ne možemo želeti da pluralizam nestane. Naprotiv, mislim da nam je 
potrebno da ga pozdravimo i promovišemo, a ne samo tolerišemo. Teologija je 
proizvod i vere i kulture u najširem smislu obe reči. Dve alternative su moguće.  Jedna 
od njih treba da nagovesti da se vera, kao odgovor na nepromenljivo otkrovenje Boga 
(kao što kazuju dogme), ne menja, ali da je kultura podložna stalnim promenama. To je 
već dovoljno da nametne potrebu za pluralizmom. Ali mi smo svesni da se otkrovenje 
odigralo u jedno određeno vreme, na određenom mestu, i ako treba da razumemo 
dogmu, onda nam treba istorijsko i egzegetsko proučavanje konteksta dogme. To će 
iznedriti još veći pluralizam. Gornja alternativa je mnogo tipičnija za pravoslavne i 
katoličke crkve kao i za neke protestantske. Druga alternativa, koja preovlađuje među 
nekim protestantima, vidi Božje otkrovenje kao proces otkrivanja ili dinamičnog 
„postanja” (na primer, jedan naučnik je nagovestio da je sam Bog promena).61 Ako se 
ovo ozbiljno shvati, onda je veoma bogat pluralizam neizbežan, podjednako kao što je 
poželjan, jer bi jedino u dijalektici traganja za istinom mogli imati priliku da vidimo 
različite aspekte istine (a možda nikada njenu sveukupnost). 

Ono što je zajedničko obema alternativama jeste uvod istorijskog pristupa i 
traganje za efikasnim izrazom hrišćanskih saznanja. Usled širenja naših sloboda 
(recimo, putem kontakta s ljudima drugih kultura mi se oslobađamo kulturnog 
apsolutizma), naš stepen tolerancije je mnogo veći u moderno doba. Otud smo 
sposobni da živimo s više pluralizma bez pretnji po jedinstvo vere. Svaka crkva i svaka 
teološka tradicija moraće da uoči šta je bitno, a šta nije. U suštinskim stvarima osnovno 
jedinstvo biće dovoljno da sačuva našu vernost Gospodu; mnoštvo talenata može se 
osloboditi kako bi ispoljilo bogatstvo celog spektra duginih boja, pokazujući obilje 
boje u svetlosnom zraku. 

 
3. Kratak opis opcija u teološkom pluralizmu 

  
Među najživljijim opcijama nalaze se a) ortodoksna teologija, b) liberalna 

teologija, c) neoortodoksna teologija, d) fundamentalistička teologija, e) 
egzistencijalistička teologija, f) ekumenska teologija i g) karizmatična teologija. 
Nemaju sve crkve sve ove teološke pozicije zastupljene u svojim sredinama; samo 
nekoliko njih sadrži celokupan spektar. U različitim zemljama i među različitim 
teolozima ovi koncepti imaju različita značenja i konotacije. Ortodoksni teolozi će 
pokušati da sačuvaju samosvoju tradiciju svojih crkava bez mnogo brige za promene u 
svetu ili za misli i odnose s drugim crkvama. Liberali nastoje da se uhvate u koštac s 
promenama u svetu i usvoje poruku za svet. Neoortodoksni ciljaju da usmere poruku 
svetu, a da pri tom ne izgube svoju utemeljenost u izvorima tradicije. Fundamentalisti 
se čvrsto drže bukvalnog tumačenja svojih izvora i izbegavaju bilo kakvo 

                                                 
61 Jung Young Lee, Can God be Change Itself? (Može li sam Bog biti promena?) u: „Journal of 
Ecumenical Studies”, Tom. 10, Br. 4 (jesen 1973), str. 752−770. 

204 



prilagođavanje svetu. Egzistencijalisti kažu da se istina može shvatiti samo 
subjektivnim skokom vere pri traganju za razumevanjem savremene stvarnosti. 
Ekumenisti teže teologiziranju unutar konteksta dijaloga sa drugim hrišćanskim i 
nehrišćanskim zajednicama. A karizmate se oslanjaju na iskustvo i nadahnuće Svetog 
duha pri formulaciji svog odgovora svetu. 

Danas je teološki pluralizam očigledan unutar većine protestantskih crkava u 
SAD. Denominacijske razlike između prezviterijanaca, metodista, luteranaca, baptista, 
episkopalaca i Ujedinjene Hristove crkve skoro su sasvim prestale da postoje a prave 
razlike u teologiji su u onom smislu u kome su ranije pomenute, pri čemu presecaju 
denominacijske linije. Postoje dokazi da se takav proces odvija u rimokatoličkoj crkvi 
u SAD, a može se čak uočiti i među istočnim pravoslavnim teolozima. Iskustvo 
američkih crkava jeste da, ako konformizam i jedinstvo ne traži neki moćan izvor 
autoriteta, onda dolazi do raznovrsnosti i pluralizma, ali većina ih ne mora obavezno 
shvatiti kao prepreku jedinstvu unutar crkve ili među hrišćanima različitih 
denominacija. Ako je izvor jedinstva ljubav Božja za nas i naša ljubav prema Bogu, 
onda pluralizam obogaćuje iskustvo jedinstva kao što različite rase i nacionalnosti 
pojačavaju lepotu ljudske vrste. 
 

Religijski pluralizam i društvo 
 

U Sjedinjenim Državama smatramo da je pluralizamu društvu empirijska 
činjenica. To je dar naše istorije. Razdvajanje crkve i države bilo je preduslov 
religijskog pluralizma. Pluralizam u društvu izgleda da je jedina nada za opstanak 
hrišćanskih crkava u sekularnom svetu. Hrišćani ne veruju da će se njihova vera ugasiti. 
Niti, pak, očekuju da će nestati ateizam i razne sekularne ideologije. Jedna alternativa za 
te snage jeste da se uključe u gorku borbu na smrt sve dok se jedna od njih ili sve one ne 
zbrišu s lica zemlje. Ali verovatnija sudbina odnosa crkve i društva širom celog sveta 
jeste mirna koezgistencija pod konkurencijskim uslovima jednog pluralističkog društva. 

Četiri pretpostavke, ne sve istog reda, niti proizvoljne, već podložne istorijskoj 
proceni, leže u osnovi ove analize. Religija i religijske institucije su stalna, preostala 
dimenzija bilo kog društva i kulture.62

Jasno je da nauka i religija nisu odgovori na sasvim istu vrstu nedostataka 
zdravog razuma. Njihovi interesni domeni, iako se preklapaju, daleko su od pukih 
slučajnosti, te one stoga nisu proste alternative. 

Ali, uprkos svemu tome, surova empirijska činjenica jeste da je razvoj nauke 
učinio da je postalo teže održati skoro sva verska uverenja, dok je mnoga od njih 
postalo praktično nemoguće sačuvati. Čak iako nisu neposredno protivstavljeni, ipak 
postoji prirodna napetost između naučnih i religijskih načina na koji se shvata svet, 
napetost koja ne treba, po mom mišljenju verovatno i neće, a možda čak i ne može, 
konačno dovesti do uništenja neke od njih dve…63

Religijski pluralizam nije neka originalna ideja ili iskustvo, ali, kada se jednom 
postigne, vrlo je teško vratiti se religijski ujedinjenom ili, što se toga tiče, nereligijski 

                                                 
62 Ovo izgleda da je radna pretpostavka takvih društvenih naučnika kao što su  Milton Jinger i 
Kliford Girtc. 
63 Clifford Geertz, Islam Observed (Posmatrani islam), New Haven, Connecticut, Yale 
University Press, 1986, str. 103−104. Istakao autor. 

205 



ujedinjenom društvu. Mnogo normativnije, religija će verovatno biti zdravija kada 
postoji u nekom pluralističkom okruženju, izazivajući druga gledišta i trpeći izazove, 
kritikujući druge društvene institucije i izlagati se kritici. Osvrćući se posebno na 
američko iskustvo, ali razmišljajući o dužoj tradiciji rimokatoličanstva, pokojni Džon 
Kortni Marej je pisao: „Religijski pluralizam je protiv Božje volje, ali je ljudsko stanje. 
On je zapisan u analima istorije.”64  Rajnhold Nejbur, u istoj knjizi, ima čak mnogo 
afirmativnije gledište, održavajući protestantsko osećanje i američki zahtev za verskom 
slobodom kako bi se sačuvao mir među konkurentskim religijskim institucijama. 

Pokret od religijskog jedinstva ka pluralizmu izgleda da odražava osnovnu 
dijalektiku u ljudskom iskustvu od koje ne treba očekivati da se završi sa sadašnjim 
iskustvom pluralizma, ali za koju postoji mala verovatnoća da će se vratiti 
jednoobraznosti. U klimi religijskog pluralizma postoji poseban zahtev za integralnim i 
obuhvatnim hrišćanskim razumevanjem i posvećenjem miru. Džon Mekveri vidi 
„krunu hrišćanskog života u nedvosmisleno korporativnoj vrlini mira”.65 On tvrdi da 
mir podrazumeva pravdu kao i ljubav, da je očigledna tema za dijalog među religijama 
i da je „centralni koncept u raspravi o hrišćanskoj etici”, jer „naglašava neprekidnost 
hrišćanskih ciljeva i težnji sa onima ka kojima teže svi ljudi dobre volje”.66  

S obzirom na ulogu religije u društvu, razlika se može napraviti između dve 
osnove protestantske alternative u SAD. Jedna je separatistička, a druga je 
transformacionistička.67 Ova dva pogleda se pravdaju pozivanjem na biblijske ili 
ustavne izvore, ali su, uistinu, oblikovani kao reakcije na uočene pretnje. Separatista 
odgovara na pretnju jedne etablirane religije, dok transformacionista reaguje na pretnju 
jednog do kraja sekularizovanog društva. 

Danas, izgleda, da veću pretnju predstavlja jedno jednoobrazno sekularizovano 
društvo (za razliku od pluralističkog društva). Pogrešne predstave koje se mešaju u 
naše prihvatanje pluralističkog društva, kao što ističe Pol Dits, obuhvataju sledeće: 

a) ideju dihotomije svetog/svetovnog, 
b) pojam religije kao statične, nepromenljive i vezane za tradiciju, 
c) shvatanje crkve kao neizbežno sektaške, koja brine samo o svojoj sopstvenoj 
istini i interesima, umesto da se posvećuje sveobuhvatnoj istini i zajedničkom 
dobru kome doprinosi, 
d) crkva teži da kritikuje i utiče na društvo i državu. Ona zaista namerava da 
kontroliše, pa je, samim tim, nelojalna, 
e) religijsko i sekularno obrazovanje treba da znače samo indoktrinaciju. 

 
Pluralizam ne mora biti neodgovoran ili nedisciplinovan. Svaka religijska grupa 

ima obavezu da učestvuje u stvaranju, kritici i obnovi javne vere, da učvrsti nacionalni 
život i da otelotvori svoje veze s transnacionalnim i transcendentalnim stvarnostima (na 
primer, sa ekumenskom crkvom i Bogom). 

                                                 
64 John Cogley (ur.), Religion in America (Religija u Americi), str. 40. 
65 John MacQuarrie, The Concept of Peace (Koncept mira), London: SCM, 1973, str. 2. 
66 Ibid., str. 3. 
67 Videti: Thomas Sanders, The Protestant Concept of Church and State (Protestantski koncept 
crkve i države), New York: Holt, Rinehart, and Winston, 1965. On takođe prepoznaje 
luteranske, anabaptističke i kvekerske pozicije pored gore pomenute dve. 

206 



Takva moralna i religijska shvatanja proizvode i osnovnu kulturnu legitimaciju 
za društvo za koje se smatra da je barem približno u skladu s njima, kao i merilo 
suđenja za kritiku društva koje skreće i udaljava se od njih.68

Društvo će biti najbolje onda kada sve vrednosti koje ocenjuje kao dragocene 
budu postojale istovremeno s mnoštvom religijskih vera, koje su ponekad 
partikularističke. Ljudi mogu istovremeno biti članovi religijske zajednice, građani 
države i delioci komunalnih vrednosti („civilna religija” i civilno društvo).  Proročanski 
zadatak religije jeste i da kritikuje specifičnu politiku društva, kada je to potrebno, i da 
nadgrađuje zajednički etos, rezervoar zajedničkih vrednosti. Jedno stabilno i dinamičko 
društvo neće suzbijati ovu funkciju religije, već će obezbediti optimalne uslove pod 
kojima će cvetati ovaj religijski pluralizam u društvu.  Ako ništa drugo, bar će biti 
neutralno i neće se mešati. 

 
Pluralizam i traženje mira 

 
Pošto je ovaj radpisan posebno povodom ratova iz devedestih godina u bivšoj 

Jugoslaviji i gorkog anti-pluralističkog „etničkog čišćenja”, izgleda prikladno dodati na 
kraju barem nekoliko komentara na pluralizam i rad u pravcu trajnog mira. 

Neki ljudi smatraju da saradnja u radu za mir treba da se odvija jedino među 
istomišljenicima. Oni se često uključuju u grupe u kojima su dobrodošli samo oni koji 
u potpunosti dele određeni pristup. Onda ova grupa teži da se proširi i radi samo sa 
onima koji dele njena gledišta. Oni koji ne dele dati pristup ili se odbijaju ili koriste za 
neku namenu i onda odbacuju. 

Na drugoj strani spektra nalaze se oni koji mirotvorni rad doživljavaju jedino kao 
neposvećeni, akademski debatni klub u kome svako može, sa što je moguće manje 
strasti, razmotriti razna „za” i „protiv” specifične politike i tendencija. Dobrodošla je 
čitava lepeza pogleda, ali prvenstveno zarad toga da bi diskusija bila što življa. Na 
posvećenost se gleda kao na nevrednost. 

Treća, jasno vidljiva, alternativa (a sigurno je da postoje i drugi izvodljivi oblici) 
zalaže se za pluralističko traganje i mirotvorni rad. Sigurno je da bi bilo samonegiranje 
ako bi se sarađivalo u mirotvornim delatnostima samo s istomišljenicima (jer, ako 
bismo svi bili istomišljenici, onda možda ne bismo ni morali da radimo za mir, jer 
bismo ga imali). Svaki pokret i organizacija mogu obuhvatiti ceo spektar ljudi koji dele 
neka zajednička ubeđenja, a ta grupa ili pokret, sa svoje strane, treba da potraže sve one 
koji su posvećeni mirotvornom radu bez obzira na razlike. Iskušenja prve dve 
alternative mogu se javiti s vremena na vreme, ali je iskustvo dokazalo mudrost treće 
alternative. U zemlji kakva je SR Jugoslavija (ili, prosto, u slučaju Srbije), istorijsko 
nasleđe pokazuje da mnoge etničke i religijske grupe žive jedna pored druge. Bilo koji 
pokušaj da se ta raznolikost ograniči može nastupiti samo proterivanjem ili 
likvidacijom − a takvi su pokušaji činjeni u velikoj razmeri u Hrvatskoj i Bosni i 
Hercegovini, a u manjoj meri i u Srbiji. U odsustvu neke druge kataklizme, pluralitet u 
društvu i religiji neće nestati, već će, naprotiv, usled pojačane interakcije s ostatkom 
sveta verovatno rasti. Pitanje je da li će biti pokušaja da se suzbije ili ograniči pluralitet 

                                                 
68 Robert Bellah, The Broken Covenant (Prekršeni zavet), New York:  Seabury, 1975.  Bela, 
posvećeni socijalist, tvrdi da je „civilna religija” funkcionalna neophodnost svakog dugotrajnog 
društva. 

207 



putem restriktivnih zakona, propagande ili netolerancije od strane vlasti i naroda, ili će 
smelo prihvatanje tog pluraliteta dovesti do cvetanja pluralizma koji će obogatiti ljude 
ove zemlje potvrđivanjem dostojanstva i vrednosti svakog ponaosob kao i svake 
društvene ili religijske grupe. Da li će raznovrsni ljudi koji žive u Srbiji na nju gledati 
kao na mesto stanovanja u kome su ugroženi ili kao na dom u kome će srećno da žive? 
Religijski i intelektualni predvodnici treba sigurno da promovišu ovo drugo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

208 



Vesna Trifunović*

 
 

VERSKO OBRAZOVANJE DANAS - PUT KA PRAVOJ DUHOVNOSTI 
 

Strukturalne društvene promene će predstavljati novi funkcionalni okvir za 
odgovarajuće promene u kulturi, npr., za stvaranje novog kulturnog obrasca69. 
Ostvarenje izabranog kulturnog obrasca zahteva izvestan nivo obrazovanja. Tako 
dolazimo do činjenice da je obrazovanje proces prenošenja osnovih vrednosti i to, 
prirodno, u skladu sa ciljevima društvenog razvoja. A kakvo je naše formalno 
obrazovanje? Moramo priznati da naša škola živi u skladu sa tehnokratskim normama. 
Učenici se još uvek ocenjuju na osnovu količine znanja i kvaliteta njegove 
reprodukcije, dok je obrazovanje duše i duhovnih potreba ostalo stidljivo negde po 
strani70. Bez oklevanja možemo zaključiti da je naša škola ograničavajuća oblast 
razvoja i da nam je potrebna njena strukturalna transformacija. Zapravo, transformacija 
ne treba da podrazumeva prostu razmenu sadašnje gomile činjenica novim 
informacionim paketom već mora biti kvalitetan iskorak iz tradicionalne škole u školu 
kulturnog dijaloga ostvarenog u susretanjima raznih vrsta informacije i komunikacije. 
Takva uloga podrazumeva mogućnost da pojedinac, unutar savremenog obrazovnog 
procesa, dođe u kontakt sa načinima učenja i ponašanja koji mu omogućavaju ne samo 
da razvija svoje životne aktivnosti, nego i da neguje sopstveno dostojanstvo i društvenu 
odgovornost putem jačanja sopstvene ličnosti. Pod tim podrazumevamo promenu tipa 
obrazovne produkcije čiji bi nastavni program bio obogaćen verskim ili čak pobožnim 
znanjem.  

Značaj ove promene ne treba mešati sa proširenjem opsega opšte kulturne 
informacije koju učenik treba da stekne, već ga treba shvatiti kao način razvijanja prave 
duhovnosti čiji je cilj “proniknuti u moralnu bit Homo Moralisa i uvideti humanog i 
plemenitog čoveka koji teži da čini dobro i zna kako da to uradi " Konačni cilj ove 
vrste obrazovanja je ličnost. Problem razvoja ličnosti je problem čije bi efikasno 
rešenje ukazalo na jedinstvo obrazovanja i religije u postizanju zajedničkog cilja 
jačanja ličnosti. Ne smemo se baviti dokazivanjem kako je neki od činilaca jačanja 

                                                 
* Učiteljski fakultet, Jagodina 
69 U skladu sa idejama Z. Golubović, pod pojmom kulturnog obrasca u ovoj raspravi 
podrazumevamo: "značenjski okvir usmerenja jedne zajednice i integraciju koja, pre svega, 
obuhvata vrednosni sistem po kome pojedinci i društvene grupe ostvaruju međusobno 
razumevanje, kao i razumevanje sveta u kome žive, kao i modele delovanja za ostvarenje 
izabranih ciljeva i promociju željenog načina života " (Golubović, Z /1994/: "Kulture u 
tranziciji u Istočnoj Evropi i Jugoslaviji: jaz između kulturnog i nacionalnog obrasca” u: 
Kulture u tranziciji, Plato, Beograd, str. 35). 
70 "Zar nije krajnje vreme da priznamo tužnu istinu da formalno obrazovanje živi u skladu sa 
tehnokratskim normama. Ipak, poznavanje fizike ili hemije, biologije ili informatike, 
sposobnost da se napiše prikaz ili sažetak jednog književnog dela i njegovih ideja, ili da se zna 
tačan datum jednog istorijskog događaja - sve su to kriterijumi za ocenjivanje učenika i 
nastavnika. A na samom kraju nalazi se obrazovanje duše i tela mlade osobe, njegove moralne, 
estetske i duhovne potrebe ". (Zijev, D.D./1999/: "Na putu ka pravoj duhovnosti" u: 
Obrazovanje - teorija i praksa, Ruska obrazovna akademija - udruženje obrazovnih fakulteta, 
Moskva-Beograd, Br. 1, str. 70). 

209 



ličnosti manje važan ili nevažan; niti, pak, smemo nastojati da razdvojimo njihov opseg 
aktivnosti. Naprotiv, treba da prihvatimo njihov opseg aktivnosti kao jedno neodvojivo 
područje. Uspostavljanje takve veze između religije i obrazovanja, iako oni čine 
potpuno drugačije sfere, zahteva dalje objašnjenje. Ako postoji rivalstvo izme|u 
nekoliko činilaca podložnih razvoju, onda njihov relativni položaj teži tome da odre|uje 
strategiju promene. Odlučujući faktori mogu očekivati da će oni manje važni me|u 
njima vremenom izgubiti kvalitet i logiku nezavisnog razvoja. Jednom zavisni, oni će 
biti zanemareni ili čak odbačeni i na kraju izgubljeni za novu generaciju, budući da će 
biti uskraćeni za mogućnost da utisnu svoje sopstvene odlike na novi duh vremena. 
Proučavajući sadašnji odnos obrazovanja i religije u našoj zemlji, mi najčešće vidimo 
kako se važnost obrazovanja naglašava kao simbol progresivnog razvoja, dok se, 
istovremeno, uloga religije ili religijske kulture osporava jer se sagledava na 
tradicionalan način. Prosto, postoji tendencija dokazivanja da obrazovanje i religija 
nemaju isti cilj. Ako se jedan činilac društvene strukture namerno sagledava kao manje 
važan ili nevažan, to znači da on gubi uticaj na novu generaciju. Da bismo bili u stanju 
da predstavimo odnos obrazovanja i religije na drugačiji način i da bismo dokazali 
njegov značaj za stukturalnu transformaciju savremenog doba u koje stupa srpsko 
društvo, mi moramo razumeti ulogu intelekta u civilizaciji zapadnih društava kao 
hrišćansku, kao otvaranje polja mogućnosti moralnog izbora.  

Jedna od najistaknutijih karakteristika kulture 20. veka jeste tehnološko 
posvajanje stvari od strane čoveka. Međutim, tehnološka kultura ne omogućava čoveku 
da ostvari potpunu pobedu nad prirodom. Štaviše, ona ga upozorava na neizvodljivost 
božanskog kreativnog potencijala. Ljudske delimične pobede nad prirodom nemaju 
opšti smisao: svet se sve više i više otvara za različite grupe ljudi dok ostavlja sve 
manje i manje prostora za individualnost; čovek se nemilosrdno suočava sa otuđenjem 
usled bezličnosti akumulacije kapitala i velikih kompanija, podele rada i rastuće 
institucionalne kontrole brojnih oblasti života, uključujući vaspitanje i obrazovanje. 
Čovek gubi osećaj jedinstva i, budući stalno suočen sa sve većom ravnodušnošću sveta, 
on tako|e gubi osećaj odgovornosti i vlastite savesti71. Hronologija društvenih zbivanja 
20. veka ukazuje na globalnu rekonstrukciju ljudske duhovnosti. Racionalizam je 
pokušao da izgradi nov način razmišljanja koji je obuhvatao samo empirijske odlike 
sveta i, na taj način, proizveo ideju napretka koja je dovela do raskidanja sa tradicijom. 
Nametnuto raskidanje sa prošlošću, me|utim, samo je dobar način njenog ponavljanja: 
opadanje poverenja prema principu opšteg progresa čovečanstva, već utvr|eno kod 
zapadnog sveta, pokazuje da novi predmeti prakse i mišljenja nalažu dodatni osećaj 
koji iskoračuje iz empirijskih odlika sveta. To može samo mit, a religija je mit. Ono što 
se dešava jeste, zapravo, sudbina ponavljanja. Prihvatanje odgovornosti u iznalaženju 
skrivenih značenja koju religija inače ima u razvoju čovečanstva ne znači oživljavanje 
prošlih situacija i kretanje unazad; naprotiv, to znači odgovorni proces analize usmeren 
na istraživanje verskih pretpostavki.                 

Kako bismo istražili mesto koje pripada verskom obrazovanju unutar strukture 

                                                 
71 Dajući sažetu definiciju kategorije savesti kao svesti o dužnostima, D. Trbojević naglašava 
da: "Moramo prvenstveno imati na umu neminovnu moć savesti koja stiže iznutra. Ta moralna 
obaveza naziva se dužnošću, a dužnost se ni u kom slučaju ne može nametnuti. Dužnost je 
voljna i radosna obaveza čoveka da radi ono što smatra lepim i plemenitim i ono što je primerno 
njegovoj snazi ". (Trbojević  Dane: Obrazovanje i savest , Beograd, str. 66). 

210 



obrazovne kulture u savremenom srpskom društvu, mi ne možemo samo sociološki 
analizirati društvene uslove za postizanje kulturne uloge škole ili osnovna značenja 
ostvarivanja njenih kulturnih funkcija. Tako|e će biti neophodno istražiti školu i njene 
fukcije u kontekstu zasnivanja školskog modela kao polivalentne kulturne institucije 
što podrazumeva preispitivanje tekućih značenja odnosa izme|u škole i dominantne 
kulture, kao i škole i tradicionalne kulture sa elementima verske kulture (obrazovanja). 
Savremeno srpsko društvo prolazi kroz krupne promene koje zahtevaju (ali, da li tako|e 
i omogućavaju?) sažimanje starog i novog pogleda na svet i, u skladu sa tim, zahtevaju 
se da se školski sistem približi recipicijentima. Škola mora prestati da se organizuje kao 
zona veštačkog kontakta između, sa jedne strane, dominantnog kulturnog centra, i, sa 
druge strane, mase obezličenih pojedinaca (pripadnika školske populacije) pri čemu su 
ovi potonji primorani na prihvatanje jednog funkcionalnog mehanizma učešća u 
osnovnim egzistencijalnim pojavama. Škola mora postići neku ravnotežu izme|u 
različitih kulturnih krugova i njihovih ishodišta, tojest, sudaranja različitih vrednosnih 
pojmova koji, na jednoj strani, ispoljavaju nacionalnu autokratičnost, a, na drugoj, 
nekritičko prihvatanje globalizma. Ako se ravnoteža ne ostvari, niti se, pak, postigne 
interiorizacija novog kulturnog sadržaja, formalni školski sistem neće biti u stanju da 
privuče pažnju svoje prirodne publike, tojest, školske populacije koja će se naći 
prepuštena isključivom kulturnom uticaju drugih činilaca socijalizacije. To može imati 
različite posledice na uspostavljanje vrednosnog sistema kod mladih.     

Obrazovanje koje će dati smisla vremenu neizbežno mora imati elemente 
verskog i pobožnog obrazovanja. Za ostvarenje tog cilja tokom rešavanja obrazovnih 
problema, nov duh razvoja srpskog društva mora proširiti sadašnje ograničeno znanje o 
ulozi religije i crkve u Jugoistočnoj Evropi i našoj zemlji, posebno nakon sloma 
prethodne ideološke imperije. Tako|e veoma ozbiljno mora razmotriti način na koji 
verska motivacija može postati dinamički moto ljudi u budućnosti.    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

211 



Јerej Vasilij Tarasjev*

 

 
Imajući u vidu važnu ulogu nacionalnih crkava u formiranju samosvesti i kulture 

naroda, ne treba da zaboravljamo da u Hristu „nema Jelina ni Judejca” (Kol. 3. 11). 
Nacionalna i politička shvatanja ne smeju da imaju prevagu u odnosu na duhovne 
ciljeve crkve. Njen nepromenljivi cilj je večno spasenje čeloveka. Po suštini svoje 
prirode Sveta pravoslavna crkva je vaseljenska. U životu crkve vaseljenski početak je 
saglasan sa pomesnim, te ne odriče pravo nacionalnog izraza u sebi. Osobenosti kultura 
pravoslavnih naroda se izražavaju u liturgijskom i ikonopisnom stvaralaštvu, u 
crkvenom pojanju i mnogom drugom. Disharmonija se pojavljuje tada, kada vernicima 
nedostaje istinsko stremljenje ka Hristu. Ukoliko On, Hristos, i samo On zauzima prvo 
mesto u našem srcu, samo u tom slučaju nas ljubav prema sopstvenom narodu neće 
naterati u mržnju prema pripadnicima druge nacije. 

Mirotvorni deo služenja naše crkve je vezan za veliki broj međunacionalnih 
sukoba na prostorima Saveza Nezavisnih Država s jedne strane, i za zabrinutost zbog 
situacije u drugim regionima Evrope i sveta, posebno na Balkanu s druge strane. 
Iskustvo pokazuje da religiozne zajednice na mnogim „žarištima” uživaju veći autoritet 
kod običnih ljudi, nego mnoge državne i društvene institucije. Odavde sledi značaj 
međureligioznog dijaloga. Ruska pravoslavna crkva ostvaruje saradnju s drugim 
verskim zajednicama i s međunarodnim međureligioznim organizacijama. Naša crkva 
ima sopstveno viđenje mnogih društvenih problema, a i visoko ocenjuje postojanje 
takvih konsultacija. 

Pre nekoliko godina, u našoj zemlji je nađena nova aktivna organizaciona osnova 
za međureligiozne odnose: 1998. godine, na inicijativu Ruske pravoslavne crkve, bio je 
osnovan Međureligiozni savet Rusije, u čijem radu učestvuju poglavari i predstavnici 
naše crkve, muslimanske, judejske i budističke zajednice. Savet podržava radne odnose 
između duhovnih lidera sve četiri religije, sprovodi mirotvorne akcije, radi na izradi 
zajedničkih stavova na društveno značajnim problemima. Ruska pravoslavna crkva se 
izjašnjava za jačanje saradnje između tradicionalnih religija naše zemlje, što ima 
poseban značaj upravo sada, kada smo suočeni s pokušajima određenih krugova u 
sukobljavanju hrišćanstva i islama. 

Nažalost i u Rusiji postoji realan problem prodiranja netradicionalnih za Rusiju 
oblika islama, koji se veoma često otvoreno orijentišu prema nasilnim promenama 
istorijskih tokova zemlje. Ekstremne grupacije su prisutne ne samo na Severnom 
Kavkazu. Njihova aktivnost može prouzrokovati ozbiljnu pretnju dobrim odnosima 
između islama i pravoslavlja. Rušilačkim tendencijama moraju se suprotstavljati 
verovatno duhovne vođe islama i nadležne državne institucije. Srećom, muslimanski 
lideri u Rusiji su svesni opasnosti koja dolazi od strane ratobornog radikalizma, pa se 
trude da mu se suprotstave na različitim nivoima. Zato nije slučajno da su vodeći ruski 
muslimanski lideri odobrili federalne operacije u Čečeniji.  

                                                 
* Starešina Ruske pravoslavne crkve u Beogradu 

212 



Stav Ruske pravoslavne crkve sastoji se u tome da tragedija pravoslavnog 
stanovništva, koja se desila na Severnom Kavkazu, na Balkanu i u nizu drugih regiona, 
ne sme da postane razlog za mržnju prema blagonamernim sledbenicima islama. 
Radikalni političari i teroristi koji imaju potrebu za slavom, tobože „boraca za veru”, 
pokušavaju raspaliti međureligiozni sukob. U stvari ekstremistima i nije stalo do 
religije. Njihovi ciljevi su izuzetno niski.  

Na izazov terorista u Čečeniji, na Balkanu, u SAD, treba odgovoriti ne samo u 
smislu pravičnog ugušivanja zle volje, već i u smislu stvaralačkog rada, usmerenog na 
podržavanje dijaloga civilizacija i na iskorenjivanje nepravednosti koja postoji u svetu. 

U cilju podržavanja dijaloga i saradnje između hrišćanskih konfesija, osnovan je 
i sada aktivno radi Hrišćanski međukonfesionalni konsultativni komitet. Izazovi 
globalizacije, promenljivi karakter vlada u savremenom svetu, nove ekonomske 
tendencije, sve ovo zahteva od hrišćana zajednički odgovor. Hrišćanski 
međukonfesionalni konsultativni komitet je pozvan da razmotri društvene probleme 
međuhrišćanskog kontakta i da iznađe zajednički stav po pitanjima odnosa crkve i 
države, socijalnog služenja i suprotstavljanju delatnostima sociološki destruktivnih i 
tzv. „novih religioznih pokreta i kultova”. 

U okvirima Međureligioznog saveta Rusije i Hrišćanskog međukonfesionalnog 
konsultativnog komiteta, različite religiozne organizacije se trude da koordiniraju svoje 
društvene stavove, da bi ih posle iznele pred predstavnike vlade, jer je pitanje 
međureligioznog poverenja i saradnje direktno vezano za očuvanje i jačanje jedinstva 
Ruske Federacije. 

Danas u Rusiji crkva i država aktivno sarađuju u različitim oblastima kao što su: 
mirotorstvo, socijalni rad, očuvanje kulturne baštine i sl. Raduje nas činjenica da se 
lokalne vlasti u mnogim regionima trude da pomognu renoviranju crkvenih zgrada, 
realizaciji pojedinih dobrotvornih i obrazovnih projekata crkve. Ova saradnja je 
potpuno prirodna, jer država podržava napore koji su usmereni na korist za čitav narod. 
Ali uz postojanje svih ujedinjavajućih momenata, država i crkva, zbog razlike u svojoj 
prirodi i svojim ciljevima, ne moraju i ne mogu da se sliju u jedan organizam. Glavni 
zadatak države jeste uređivanje zemaljskog života, dok je za crkvu neuporedivo važnije 
spasenje duše čoveka, zadobijanje večnog blaženstva. 

U Rusiji postoji određeni broj pristalica nasleđa državno-ateističkog sistema, iz 
perioda kada je religija bila faktički proterana iz društvenog života ljudi, posebno đaka, 
studenata, vojnika. Time su vlasti lišavale kako sebe, tako i narod društvene uloge 
crkve. I dan danas ima ljudi koji smatraju da je neophodno što više odvojiti crkvu ne 
samo od države, već i od naroda. Takvo preterano insistiranje na principu svetovnosti 
države razilazi se sa istorijom Evrope i s praksom većine Evropski zemalja. Prema 
mišljenju Njegove svetosti patrijarha moskovskog i sve Rusije Aleksija II, upravo ta 
Evropska praksa mora da bude usvojena u najvišoj meri u Rusiji. Ali u traženju novog 
modela crkveno-državnih odnosa u Rusiji ne smemo zanemarivati i prerevolucionarnu 
prošlost, čije su karakteristike međureligiozno saglasje i aktivna socijalna uloga crkve. 

Ono što se desilo 11. septembra u Njijorku, Vašingtonu i Pitsburgu prisiljava nas 
da podvrgnemo otvorenom ispitivanju dubinske uzroke tih dešavanja, da procenimo 
opasnost globalnog konflikta civilizacija. U izjavi Njegove svetosti patrijarha 
moskovskog i sve Rusije Aleksija II i Svetog sinoda naše crkve kaže se da će taj zločin 

213 



„zauvek ostati greh protiv Boga i ljudi, prekršaj zapovesti svake religije”. Stoga, do 
međucivilizacijskog sukoba koji bi suprotstavio hrišćane i muslimane stalo je samo 
onim snagama, koje se trude da uzajamno iscrpe i hrišćane i muslimane, onim 
snagama, koje teže svom sopstvenom cilju i nisu vezane za religiozni izbor. Zato 
čovečanstvo može i mora izbeći sukob civilizacija i za to postoji jedan jedini način: 
organizacija sveta na principima koji odgovaraju kulturnim i istorijskim tradicijama i 
nacionalnim očekivanjima svih naroda, koji će im obezbediti istinsku jednakost u 
razvoju i prosperitetu. Suština novog sudbonosnog izazova svetskoj zajednici je u 
tome, što sada više nije moguća takva organizacija sveta koja se bazira na dominaciji 
jedne ideologije, jednog vrednosnog sistema, na štetu svih ostalih. Jer udarac, koji je 
bio usmeren 11. septembra protiv liberalnog sistema vrednosti, koji se sada nameće kao 
univerzalni civilizacijski model, taj udarac je inače podrazumevao neophodnost 
zamene ovog sistema drugim ideološkim monopolom koji pretenduje da nametne svoje 
viđenje puteva razvoja svetske zajednice. Danas ne bi trebalo da imamo ikakvih 
sumnji: svet, ukoliko želi da preživi, mora da se organizuje na takav način da svaki od 
postojećih civilizacijskih modela (i hrišćanstvo i islam i judaizam, i zapadni 
liberalizam, i druge tradicije) stekne u njemu svoje zakonsko i poštovano mesto. 
„Jedino dosledna i delotvorna odanost ideji mnogopolarnog sveta” − smatra Njegovo 
visokopreosveštenstvo mitropolit smolenski i kaliningradski Kiril, imajući u vidu ne 
centre političke vlasti, nego civilizacijske modele − „sposobna je, ukoliko ne svesti na 
nulu, onda zasigurno naglo smanjiti razmere opasnosti od međunarodnog terorizma”. 

Dana 20. septembra ove godine Međureligiozni savet Rusije dao je specijalnu 
izjavu povodom terorističkih napada u SAD, u kojoj se, između ostalog, kaže: „Nijedna 
tradicionalna religija ne dopušta takve zločine bez obzira na njihovu motivaciju. Naše 
religiozne zajednice osuđuju teroristički napad u Americi na isti način kao što su 
osudili miniranje stambenih zgrada po ruskim gradovima, kidnapovanja i ubistva ljudi 
u Čečeniji, rušenje hrišćenskih hramova i muslimanskih džamija na Balkanu, 
skrnavljenje sinagoga u Rusiji...”. 

Znamo da su svi hrišćani pozvani da budu sinovi mira (Lk. 10. 6). Sledbenici 
različitih veroispovesti mogu i moraju da se zajedno suprotstave političkim i socijalnim 
razmiricama, radikalnom nacionalizmu, iskorišćavanju religioznih osećaja za 
eskalaciju sukoba. U 21. veku zbunjenost i nemir su se proširili među mnogim 
narodima na kugli zemaljskoj nezavisno od njihovog kulturnog i materijalnog stanja. 
Potreba za sjedinjenjem pravičnosti i milosrđa, mira i istine, postala je globalni 
problem. Religiozni lideri su u mogućnosti da pomognu rešavanju spora među 
stranama u zavadi. Neprijatelji, po pravilu, imaju različita shvatanja o načinima 
postizanja mira i pravičnog poretka, isto kao i shvatanja o idealnoj organizaciji sveta. 

Njegova svetost patrijarh moskovski i sve Rusije Aleksije II boravio je na 
Balkanu više puta. Uglavnom su njegovi dolasci bili vezani za mirovnu misiju crkve, 
koja je neodvojivi deo crkvenog služenja. U maju 1994. godine, usred oružanih sukoba, 
patrijarh Aleksije je posetio Bosnu. Tada je sa Njegovom svetošću patrijarhom srpskim 
Pavlom i poglavarom hrvatskih katolika kardinalom Franjom Kuharićem bila potpisana 
zajednička „Sarajevska deklaracija”, koja sadrži apel da se uradi sve moguće, da bi se 
što pre obustavio sukob. Pet godina kasnije, u aprilu 1999. godine, na pomućene 
bombardovanjem NATO snaga Vaskršnje dane, Najsvetiji patrijarsi moskovski i srpski 
služili su Liturgiju u nastradalom od eksplozija Beogradu. 

214 



U sadašnjosti, kada se formiraju svetski i evropski standardi, uz brzi napredak 
globalističkih procesa, nama je veoma bitno da se čuje glas onih naroda, koji su u 
duhovnom i kulturnom pogledu vaspitavani u pravoslavnoj tradiciji. 

Njegova svetost patrijarh Aleksije često nas upozorava na pogrešno shvatanje 
bitisanja crkve kao jedne od ovozemaljskih ljudskih zajednica, podložne promenama. 
Jer u tom slučaju gubi se suština − razumevanje njene prirode u kojoj se kroz ono što je 
prolazno otkriva ono što je večno. Crkva kao duhovni oslonac društva treba da ga 
preobražava, a ne da igra kako sviraju moda i klimava ljudska ostrašćenost. Po 
evanđelskim rečima: „Isus Hristos je isti juče i danas i u vijekove” (Jevr. 13. 8). 

Istovremeno crkva je povezana sa istorijskom realnošću. Danas, kada se milioni 
ljudi nalaze u teškoćama koje su prouzrokovane političkom i ekonomskom 
nestabilnošću, pred crkvom se pojavljuje vrlo odgovoran zadatak: zaštititi čoveka od 
bujice laži i licemerja, pravilno oceniti postupke onih koji nasrću na naše svetinje, i 
otkriti pred našim savremenicima neprocenljivu riznicu pravoslavne duhovne kulture. 
Sindrom potrošača, ekološka kriza, opasnost od raspada ličnosnog integriteta − samo je 
nepotpuna lista problema s kojima se svet suočio na prelomu dvaju milenijuma. Na sva 
ova pitanja treba dati pouzdan, razumljiv, iskren odgovor koji je formulisan u 
kategorijama savremene kulture. 

Oslanjajući se na pravoslavno shvatanje položaja Ruske pravoslavne crkve u 
pluralističkom sekularnom društvu i bazirajući se na normama Svetog pisma i 
Predanja, avgusta 2000. godine, Jubilarni arhijerejski sabor Ruske pravoslavne crkve 
usvojio je Osnove socijalne koncepcije Ruske pravoslavne crkve. U ovom zvaničnom 
dokumentu izložene su osnovne postavke njenog učenja o odnosu između crkve i 
države, kao i o nizu drugih problema, značajnih za savremeno društvo. Dokument, 
takođe, odražava zvanični stav Moskovske patrijaršije u sferi uzajamnih odnosa crkve s 
državom i svetovnim društvom. Ovo je dugoročni program društvenog služenja Ruske 
pravoslavne crkve. Bez obzira na to da li neko u svetovnom društvu želi da učenje 
crkve potpuno zadovoljava privremene interese ovoga sveta, ovaj dokument se neće 
menjati. Ali na osnovu ovog dokumenta mogu biti napisane detaljnije razrade 
pojedinačnih tema, kao i specijalne preporuke, koje su prihvatljive za različite zemlje. 

Važno je da shvatimo: crkva ne nastupa protiv tolerantnosti prema inoveriju i 
raznolikosti kulturnih oblika, ali je crkva odlučno protiv predstava o takvoj 
tolerantnosti, koja je, tobože, nespojiva s idejom očuvanja kanonskog prostora i s 
ciljem ojačanja nacionalnih kultura. Zato svi moramo da poštujemo izbor ljudi i 
naroda, uključujući i onaj izbor koji ispoveda postojanje apsolutne i jedinstvene istine, 
postojanje vrednosti, koju mnogi ljudi stavljaju iznad vrednosti svog ovozemaljskog 
bitisanja. Zato, garancija slobodnog izbora, uz težnju ka razumevanju drugih kultura, 
religija i ubeđenja, zasigurno će sprečiti sukob civilizacija. 

Na kraju želeo bih da pozdravim sve učesnike današnjeg Okruglog stola i da im 
poželim uspešan rad. S nadom da će ovaj skup poslužiti proširenju religioznih veza u 
jugoistočnoj Evropi i unapređivanju odnosa između naroda ovog područja u duhu 
uzajamnog poštovanja, Ruska pravoslavna crkva je, sa svoje strane, spremna da i 
nadalje, uz koordinaciju sa Srpskom pravoslavnom crkvom, aktivno učestvuje u 
procesu uspostavljanja trajnog mira i pravičnosti na Balkanu. 

 

215 



Zorica Kuburic* 
 
 

 
RELIGIJA IZMEĐU REGIONALNOG I UNIVERZALNOG IDENTITETA 

 
 

Problem identiteta uvek je imao posebnu težinu u razdobljima individualnih i 
društvenih kriza, u prelaznom vremenu koje obeležava smanjivanje važnosti starih 
formi i prelazak u nove koje plaše i izazivaju otpor kod većine pripadnika zajednice u 
tranziciji. U tihim razdobljima proces formiranja identiteta prolazi nezapaženo. Sa 
margina dolazi u prvi plan onda kada je ostao sam, na dnu prežvljavanja ili na samom 
početku diferencijacije od drugog. Verski identitet zapravo je temelj odvajanja, 
posebno onda kada je udružen sa etničkm slojem identiteta. Naravno, "sveto mesto", 
teritorija koja povezuje pripadnike određenog etniciteta i verovanja pojačava potrebu 
za granicama i distancom od drugog. Diferencijacija grupa jednih od drugih isto je tako 
značajna kao i njihova integracija u svetske procese razvoja. Tako postoje dva nivoa 
govora o verskom identitetu. Jedan nivo je razumevanje razlika između verskih 
zajednica putem upoznavanja njihovih verovanja, obreda, simbola i utvrđivanje granica 
njihove rasprostranjenosti i razumevanje odnosa sa drugim verskim zajednicama. Drugi 
nivo govora jeste prevazilaženje razlika u procesu integracije i traganje za 
univerzalnim vrednostima sveta u celini. 
Kada govorimo o bezbrojnim formama izražavanja verovanja i različitim lokalitetima 
na kojima možemo naići na različite varijacije unutar jednog verovanja, više pažnje 
obraćamo na razlike koje znače granice. Međutim, ako hoćemo da potražimo sličnosti 
između svih oblika ljudskog izražavanja ličnih verovanja, onda smo na putu ujedinjenja 
sveta. To svetsko zajedništvo koje se povezuje putem verskih učenja i upražnjavanja 
obreda možemo prepoznati u rečima: »vaseljenska«, »katolička« ili »globalna misija«. 
Iza svake od njih stoji tradicija koja na različite načine širi svoj pogled na svet. 
Pravoslavlje, katolicizam i protestantizam, samo su drugom terminologijom nazivali 
ono što je predstavljalo sveobuhvatni odnos prema svetu. Mogućnosti za integraciju 
postoje: na nivou organizacije, putem dominacije i hijerarhijskog ustrojstva crkve; 
ujedinjene po principu slobodnog izbora vere i integracije putem ideje, učenja koje se u 
socilogiji naziva sektom (Veber, 1989);  integracije koju omogućava kultna ličnost 
svojim harizmatskim sposobnostima; uspostavljanje duhovnog jedinstva zrelih varnika 
koji su svoje bogopoznanje stekli kroz religijsko iskustvo.  

Sama religija, kao i društvo u celini, razapeta je između lokalnog i globalnog, 
partikularnog i univerzalnog. Ono o čemu možemo da razmišljamo i da tragamo za 
ispravnim razumevanjem jeste odnos između religje i drušva, pokušaj povezivanja 
stepena razvijenosti jednog društva i tipa religijske svesti koji prethodi ili formira samo 
društvo. Pitanje koje se ovde postavlja jeste da li je društvo određeno religijom ili 
društvo formira religiju primerenu stepenu  vlastitog razvoja? Ako prihvatimo Veberov 
način razmišljanja o uticaju protestantske etike na razvoj kapitalističkog sistema, onda 
postavljamo pitanje o svim ostalim religijama i njihovom značenju za društveni razvoj 
određenih regiona. Naravno, za nas »ovde i sada«  značajno je utvrditi koja je verska 
                                                 
* Filozoifski fakultet u Novom Sadu 

216 



zajednica dominantna i u kakvom je odnosu sa ostalim verskim zajednicama. Da li su 
moguća prepoznvanja onih društava koja su određena religijskim verovanjima i 
zadržana u svom razvoju kao i društva koja su povedena religijskim idejama u svom 
načinu života? 

Da li je religija išla ispred ili iza društvenih promena u procesima 
regionalizacije i globalizacije. Da li je bila oprezna i konzervativna, samo selektivna ili 
je pak vodila, usmeravala? Kakve nam poruke šalju svete knjige? U Starom zavetu 
čitamo o Avramu, koji je otac vere, da je bio pozvan da napusti svoje pleme, svoj narod 
i krene u Obećanu zemlju.  Novozavetni komentar u Poslanici Jevrejima (11,8) 
naglašava značaj vere bez koje nije moguće ugoditi Bogu. Vera je išla ispred promena i 
bila njena zvezda vodilja. »Verom dođe Avram u zemlju obećanu, kao u tuđu, i u 
kolibama življaše s Isakom i s Jakovom, sunašljednicma obećanja toga. Jer čekaše grad 
koji ima temelje, kojemu je zidar i tvorac Bog.« Obećana zemlja imala je svoje 
ovozemaljske granice, bila je regionalno određena, ali samo kao slika univerzalne 
čovekove težnje ka »Novoj zemlji« i večnom životu. 

U Novom zavetu, Apostol Pavle u Galatima poslanici (3,28) naglašava princip 
jednakosti pred Bogom: »Nema tu Jevrejina ni Grka, nema roba ni gospodara, nema 
muškoga roda ni ženskoga; jer ste vi svi jedno u Hristu Isusu.« Ukidanjem razlika, 
polnih, rasnih i nacionalnih, vrednosti partikularnih određenja prerastaju u univerzalne 
vrednosti. Spasenje sveta, prema tome, mora postati univerzalna kategorija koja se tiče 
svih ljudi podjednako, bez obzira na partikularne datosti, ali ga je nemoguće ostvariti 
bez lokalnog angažovanja, jer svet ne može da postoji bez sebe samog. 

Maks Veber je varijablu diferencijacije vernika prepoznao u načinu ulaska u 
versku organizaciju pa možemo govoriti o dve vrste regionalizacije: prvo po principu 
teritorijalne date verske homogenosti u kojoj važnu ulogu ima kolektivno spasenje, 
nasledjena religja, »religija sudbine«, »zatečenost u veri« kao granica i odbrana od 
prozelitizma i drugi način po principu slobodnog i individualističkog izbora vere. O 
suprotstavljenosti ta dva principa svedoči vekovno stradanje jeretika i današnja 
kampanja protiv sekti. Međutim, sve više se insistira na uvažavanju oba ova principa i 
postizanju mira bez obzira na istinitost bilo kojeg od njih. Ovaj paradoks vere i slobode 
moguće je razrešiti hijerarhijski uspostavljanjem mira koji ne ugrožava. Cirkularno 
prerastanje jednog principa u drugi, zapravo je pravilo koje omogućava razvoj. Prva 
generacija vernika date religije već svoje potomke nastoji da organizuje po istom 
principu. Tako se regionalizacija u pitanjima religije odvija dominaciojom zatečenosti 
u veri nad slobodom izbora i veća stabilnost postiže u društvu ako se ostvar fleksibilna 
komunikacija među njima. 

Paradoksalnost govora o lokalnom i globalnom isto kao i partikularnom i 
univerzalnom identitetu i jeste u tome što jedan drugoga uslovljavaju a sve vreme se 
govori o međusobnoj isključivosti. Paradoks je u tome što tek ukorenjen može biti 
slobodan. Onaj ko ima svoj identitet siguran je u svojim granicama i može da ih prelazi 
jer su jasne i funkcionalne. Onaj ko je siguran u svom određenju, razvija se u pravcu 
nepoznatog i univerzalnog na temeljima datog. Odnos između vere i slobode na izgled 
paradoksalan ukazje zapravo da samo slobodni mogu biti verni. Zato »nema nasilja u 
veri« ukazuje Kur¨an časni. Zato tolerantost mogu da podnesu samo neinferiorni bilo 
koje vere, jer osećanje inferiornosti rađa netolerantnost ili podanički mentalitet. Ono o 
čemu pokušavam da razmišljam u ovom radu jeste dinamika odnosa polariteta u 
razvoju verskog identiteta koja je neizbežan proces na univerzalnom planu. Međutim, 

217 



svako od nas zadate forme živi na svoj poseban način odmeravajući meru vlastitog 
rasta.  

Zatečeni smo procesom globalizacije, zahvaljujući posebno desetogodišnjom 
izolacijom od sveta i usredsrđenošću na vlastite sukobe i sa nedovoljnom distancom da 
bismo mogli sa sigurnošću govoriti o procesu globalizacije. Čini  se da je proces 
globalizacije uzeo maha na Zapadu i naišao na otpor na Istoku. Objašnjenje nalazimo u 
religiji. Religija kao energaetski potencijal drušvenog razvoja, duhovni eros, ima snagu 
sjedinjavanja zajednice i pojedinca u kosmičkim razmerama vremena i prostora. Ona 
nije samo deo deklarativnog i dekorativnog identiteta, mada je to ono što dominira u 
sekularizovanom društvu. Ona je najdublji sloj identiteta koji spaja kolektivno 
nesvesno s paradoksalnom individualnom slobodom zasnovanom na obraćenju, a 
obraćenje ka Bogu jeste okretanje ka univerzalnim vrednostima kao što su život, 
ljubav, pravda, istina, dobrota. 

A gde smo mi? Savremena kriza nije nas mimoišla, čak šta, kao da smo u 
samom njnom centru, kao da se ovde na prostorima bivših Jugoslavija sve prelomilo. 
Nesigurni u granice svoje zajednice, ime države, veru stanovništva, broj živih i 
preživelih posle desetogodišnje destrukcije i samodestrukcije, nesigurni u svoje vođe 
podeljeni građani zatvaraju se u paranoidnom strahu, u ksenofobiju i šovinizam. Kako 
se otisnuti u svet univarzalnih vrednosti, u globalizaciju sveta kada smo bez broda, 
sidra i kompasa. Ako je ideja vodilja moćnog sveta, ili naša,  bila da nas integriše i 
razdvoji po šavovima razlika, onda su se šavovi rašivali tamo gde smo se razlikovali u 
verskom i nacionalnom određenju. Kada je proces razdvajanja priveden kraju, 
ukopavanja u vlastite rovove nastavilo se uvođenjem veronauke u školski sistem i to 
veronauke koja pripada dominantnoj religiji na bilo kom regionu naših razdvajanja. 
Tako se dogodilo i to da su većine postajale manjine, a manjine su postajale većinske 
na pojedinim prostorima. Šta se dogodilo sa manjinskim verama i verama manjina? Da 
li su samo versko nacionalne manjine postale briga onih koji su zagovarali 
demokratizaciju društva? Šta možemo reći o zajednicama koje su se formirale na 
principu izbora vere? Da li one imaju podjednaka prava kao oni koji su se zatekli u 
svojoj veri i naciji? Da li se vera može razvijati, proširivati pa čak i menjati? Ako je 
vera prianjanje uz istinu i to obično apsolutnu istinu iskazanu u dogmatskom verskom 
sistemu, da li je moguće uopšte govoriti o vernosti i slobodi?  

Paradoksalno je govoriti o vernosti i slobodi. Naime, svaka vera insistira na 
dogmi u koju se veruje, zabranjuje čitanje jeretičke literature, a one koji napuštaju 
makar i simbolički svoju zajednicu, proglašava za izdajnike i ako to može najstrože 
kažnjava. Da li nasilje u veri ima ikakve veze sa slobodom? Ko obezbeđuje slobodu? 
Da li se sloboda daje ili se možda osvaja? Kako doći do vlastite slobode? Da li su 
deklarisana »ljudska prava« dovoljna da pojedinac može da bira? Imaju li narodi svoja 
prava? I koji narodi? I šta sve može da bude predmet izbora? Konačno, kolika je cena 
izbora i ko je spreman da je plati? Da li oni koji nemaju šta da izgube ili oni koji imaju 
sve? Smatram da bi kompletne i integrisane ličnosti bez slobode prestale da postoje, jer 
je ona sama suština njihovog bića. Zato su oni u stanju da  preuzmu odgovrnost za 
vlastiti izbor, jedni iz obilja i zrelosti, drugi iz krize koja je još jedna šansa za promenu 
i sazrevanje. 

Paradoksalno je i to što nada raste pred očajanjem. Što više patnji i stradanja to 
jača nada. Što više strahova u svetu to više potrebe za govorom o nadi i ljubavi, s 
ciljem da strah bude prevaziđen. Apostol Pavle kaže u Poslanici Rimljanima 8,24: »Jer 

218 



se nadom spasavamo. A nad koji se vidi nije nad; jer kad ko vidi što, kako će mu se 
nadati?« A ako se, ipak, desi da neko želi da testira svoju veru, kao apostol Toma onda 
čitamo (Jevanđelje po Jovanu 20, 29): »Isus mu reče: pošto me vidje vjerovao si; blago 
onima koji ne vidješe i vjerovaše«. To je poruka koja upućuje na moć duhovnih 
vrednosti. U Prvoj poslanici Jovanovoj (4,18) pronalazimo poruku o odnosu između 
ljubavi i straha: »U ljubavi nema straha, nego savršena ljubav izgoni strah napolje; jer 
strah ima muku. A ko se boji nije savršen u ljubavi.« Ipak, Hristove reči u Jevanđelju 
po Mateju 24,12. ukazuju da će u poslednje vreme ohladneti ljubav mnogih, a 
bezakonje i strah toliko će se umnožiti da će ljudi umirati od straha i čekanja onoga što 
dolazi na Zemlju. Ovakav odnos između idelanog i realnog u religijskim porukama 
ukazuje da je suština verskih poruka preneta u paradoksima koji se neprestano obraćaju 
čoveku na dva nivoa razumevanja.  

Tačke oslonca imaju svoja uporišta u materijalnoj i duhovnoj sferi. Sigurnost 
koja proizilazi iz uporišata u zemlji, kući, prijateljima, često postaju faktor razočarenja 
i velikih gubitaka u ratnim vihorima i nesigurnim vremenima. Duhovne vrednosti i 
duhovna sigurnost ostaju oslonac i onda kada čovek izgubi sve. Bog kao najveća 
vrednost i apstrakcija svega onoga što nismo mi, i isto Onaj koji obuhvata sve, 
koncentracija svemoći, mudrosti, dobrote nudi čoveku šansu, bez obzira na objekitvnu 
istinitost čovekove vere, da opstane i iz sebe i sveta uzme samo ono što daje lakoću 
kretanja ka cilju koji jedino univerzalne vrednosti mogu da ponude trajno čoveku.  

Taj potpuno zatvoren sistem poruka koje su dovoljne da čoveku obezbede 
komunikaciju između racionalnog i iracionalnog između kognitivnog i emotivnog 
možemo, primera radi, prepoznati u Bibliji i stihu Apostola Pavla (Rimljanima 8,28) 
koji kaže: »A znamo da onima koji ljube Boga sve ide na dobro.« Da bismo zatvorili 
krug odnosa dovoljno je da pogledamo još jednu poruku u Novom zavetu (Jovan 21, 
14-17) »Ovo se već treći put javi Isus učenicima svojim pošto ustade iz mrtvijeh. A kad 
objedovaše, reče Isus Simonu Petru: Simone Jonin! Ljubiš li me većma nego ovi? Reče 
mu; da, Gospode! Ti znaš da te ljubim. Reče mu Isus: pasi jaganjce moje...« Dakle, 
opredmećivanje vere kroz dela čini veru istinitom. Praksa čovekoljublja je svoje 
motive, što kroz heteronomnu što kroz autonomnu moralnost, pronalazila pre svega u 
religijskim verovanjima.  

Da li je i koliko je neko ono za što se predstavlja da jeste? Govor o identitetu 
možemo zasnivati na istosti pojedinca i zajednice kojoj pripada, ali i na različitosti 
jednog pojedinca od drugog ili jedne zajednice od drugih zajednica. Ko smo mi u 
socijalnom ogledalu značajnih pojedinaca? Kako su nas odredili, šta smo usvojili i 
kako se sada deklarišemo. Slojevitost identeta ima kumulativno dejstvo i paradoksalnu 
istost koja se stalno menja.  

Faze identifikacije sa značajnim drugim završavaju se periodima snažnog 
otpora prema onima koji su nam bili bliski i isti u traženju razlika koje nas sve više 
udaljavaju i omogućavaju individualizaciju. Proces odvajanja dolazi posle uspešnog 
sazrevanja u zajedništvu i akumulaciji istog. Susret različitih omogućava razdvajanje 
pa je mesto susreta i bogatsvo u isto vreme i mesto jakih sukoba i podela. Najbolji 
primer za to su odnsi između muškarca i žene, koji u svom načinu postojanja pronalaze 
svoje istosti i svoje razlike. Kao biološka datost muško i žensko se u 
komplementarnom odnosu sve više biraju iz slobode vlastitog bića. Čak i sama polnost 
podeljena na muško i žensko gubi svoju apsolutnu podeljenost u teorijama koje 
naglašavaju dve prirode koje se u svakom pojedincu nalaze u različitoj meri koja daje 

219 



posebnost svakoj ličnosti čak i u toj biološkoj datosti. Međutim, religije sveta daju sloj 
identiteta koji je društveno određen nivoom simbličke komunikacije koja znači život na 
duhovnom planu. Zato su sve religije sveta u funkciji života kao najveće vrednosti te je 
odnos između muškarca i žene strogo definisan i jasan isto kao i odnos prema drugom 
čoveku, što podrazumeva kontrolu i usmeravanje seksualnog i agresivnog nagona. I u 
svim ostalim slojevima identiteta možemo očitavati religijski sloj, on prožima 
celokupnu ličnost i zato je sveobuhvatan, bazičan, integrativan. 

Određenje pojedinca i njegov identitet počinje davanjem imena. Naravno da je 
bitno ko ima moć da daje ime i da li tim imenom otkriva ili skriva svoj/tuđi identitet. 
Da li se u njemu nalazi nada za budućnost ili se imenom odaje čast prošlosti. U imenu 
možemo prepoznati stavove prema svom verskom pripadanju i stavove društva u kome 
pojedinac živi preko potrebe da se ono javno deklariše ili da se sakrije. Odnos prema 
globalnom i lokalnom može se prepoznati čak i u tendenciji davanja imena deci koja 
imaju verska obeležja lokalne zajednice ili se imenom već ulazi u svet globalnog 
društva, davanje imena koja imaju univerzalno značenje i nisu odlika pripadnosti 
lokalnom. Ako se pitamo za motive i osećanja koja pokreću ljude da se opredeljuju za 
jedno ili drugo, možemo doći na područje pomodarstva, trenutnih simpatija, želje da se 
lakše uklopi u svetske trendove pa sve do strahova za vlastiti opstanak i promena imene 
u ratnim uslovima. 

Odnosi suprotstavljenih snaga nikada nisu sasvim dovršeni i statični. Bez 
obzira na ishode sukoba latentno čekanje ima moć izbijanja novog sukoba. Nema 
večne garanije nikome da će biti moćan. Da li je isti slučaj i sa procesom globalizacije? 
Reč glob (fr) znači zemaljska kugla, globus a global celokupnost, sveukupnost, 
sumarnost, opšti, planetarni, svetski, dok globalizacija predstavlja proces širenja nekih 
poduhvata na ceo svet. Kada se apsolutizuje moć i koncentriše u jednom izvoru onda 
ovozemaljsko postaje apsolutno i preuzima funkciju verskog te smo opet na tragu 
totalitarnog u kome konkurentne alterative više neće imati nikakve šanse. Da li je 
religija u tom procesu globalizacije predvodnik ili njen pratilac? Koja religija stoji iza 
procesa globalizacije i koje su njene namere i kakve efekte možemo očekivati? 

Nikada više ne možemo se sakriti iza bilo kojih vrata, jer nas je savremena 
tehnologija razotkrila i povezala. Bežeći od nedostatka prostora za zatvaranje i 
skrivanje, od intimnosti i različitosti, čovek iz savremenog sveta može tražiti krivca u 
nauci i tehnologiji. Budućnost uvek plaši i sve više plaši sve veći broj ljudi jer su se 
iscrpili resursi naših nada osvajanjem istina koje su bile ispred nas. 

Izgleda da smo na tragu još jednog paradoksa koji je u činjenici da više nema 
univerzlalnih haljina, u tom »globalnom selu«, nema više velikih priča i ideologija. 
Globalizacija nas ostavlja u vlastitom ruhu različitosti, a ta politika uvlači nas u haos 
koji plaši, jer se ukida istina i hijerarhija i aktivnost pr. prozelitizam, »propovedanje 
jevanjđelja svim narodima« kao simbolička potvda solidarnosti grupi. Naizgled 
sloboda i tolerancija koju svi priželjkujemo da bismo se ispoljili u kreativnosti i lepoti. 
Ipak, u kolektivnom nesvesnom prepoznajemo strah da Askina igra ima svog 
posmatrača i tragičan kraj. Sloboda individualizma plaši kolektivni mentalitet. 
Nedostatak vizije kuda čovečanstvo ide. Vizije proroka i sociološka futurologija ne 
ulivaju previše optimizma. Poruke za budućnost u svetskim religijama bile su usmerene 
ka Mesiji čija je funkcija spasenje sveta. Konstrukcija željene boudućnosti dovoljna je 
kao vodilja savremene aktivnosti. Poruke su uvek imale dvostruku mogućnost 
tumačenja. 

220 



»A kad se navrši vreme, posla Bog sina svojega jedinorodnoga, koji je rođen 
od žene i pokoren zakonu.« (Galatima 4,4) Konkretizacija apstrakcije i ograničavanje 
apsoluta! Tako verski identitet ima svoje dve dimenzije, univerzalnu i partikularnu. 
Najveća hrišćanska zapovest, sjedinjava Dekalog u dva odnosa: odnos čoveka prema 
Bogu i međusobni odnos recipročne ljubavi. Bez povezivanja sa drugim u trojedinstvu 
ja ti i on čovek je izgubljeni pojedinac, jedinka koja tone u nerazvijanje ličnosti koje je 
moguće jedino u odnosu sa ti sa sebi ravnim drugim u čijim se očima ogleda i razvija. 
Međutim, njih dvoje osećaju potrebu za dimenzijom trećeg koji omogućava zajenicu. 
Ona je večna ako ima kosmičku dimenziju i to u dobru. 

Drama odnosa Ja-Ti  ima svoja dva pola na kojima se akumulira pozitivni i 
negativni potencijal. Početak dobrih odnosa krije se u sampoštovanju. Ako čovek učini 
sebe dostojnim poštovanja prihvatanjem sebe takvog kakav jeste, stvara pozitivnu sliku 
o sebi koja može biti vodič u realnosti. Ipak, internalizovani »drugi« su inicijator 
formiranja slike o sebi. I tako se nalazimo u začaranom krugu zavisnosti. Religijski 
paradoks odnosa dobra i zla nalazi se u porukama Božije ljubavi: »Ljubim te ljubavlju 
večnom, zato ti jednako činim milost.« (Jeremija 31,3). Milost pravednog Boga? 

Sve svetske religije imaju univerzalne poruke i na simbolički način pomažu 
čoveku da se integriše ne samo u svoj lokalni milje, već i u zajednicu svih ljudi i Boga 
ili bogova, u zajedicu koja predstavlja red u odnosu na haos. Međutim, često se događa 
da univerzalne vrednosti pojedinih svetskih religija ostanu zarobljene u nekom 
partikularnom interesu.  

Istorija je prepuna primera sukoba i smenjivanja moći i nemoći. 
Preovladavanje jednog principa koji je vodio u inferiorni položaj drugi, latentno čeka i 
akumulira snagu za vraćanje na istorijsku scenu. Nezavisno od dobre sposobnosti 
procenjivanja vlastite snage za pobedu, izaziva se sukob. Posmatrano na globalnom 
planu, regionalni identiteti uvek će biti u manjini u odnosu na globalni, a samim tim 
imaće osećanje ugroženosti što može izazvati međusobne konflikte i otpor prema 
globalizaciji. »Mali rog« u proročanstvu koje je napisao prorok Danilo (7,8), porastao 
je i prerastao ostale rogove, što simboličkim jezikom ukazuje da to nije strah pred 
globalizacijom koja znači povezivanje ljudske zajednice, već strah pred kolonizacijom 
sveta pod zastavom nabujale moći jednog jezika, jedne kulture, vojno-političke 
religiozne sile koja je jedina dobitnik pred mnoštvom malih gubitnika ne samo svog 
identiteta već i trke u razvoju. Konstruisano »vreme mira« koje treba da zavlada u 
svetu, spušta sve zastave i koplja u nivo istosti koja znači estetski doživljaj različitosti, 
a ne vrednosni i hijerarhijski odnos. Lepota ima drugu dmenziju od istine i moći, ona je 
data i neuporediva. Nema više oko čega da se bori. Možda se vizija budćnosti može 
svesti na nadu da će »lepota spasiti ovaj svet«. 

Da li nas vodi prošlost ili budućnost? Da li možemo odvojiti jedno od drugog. 
Zapravo, mi postojimo zahvaljujući prošlosti i krećemo se zahvaljujući odnosu prema 
budućnosti. Za kretanje, za razvoj, za život u celini, potrebno je da postoje makar dve 
tačke koje nas određuju. Jedna je neminovna, to je prošlost, to je naše poreklo, mesto i 
vreme rođenja, teritorija, i sve ono što se može povući na liniji naše datosti bez naše 
volje, pristanka i izbora. Ugledati svet dovoljan je razlog postojanja potrage za 
orijentacijom. Ona je neophodna da bi se krenulo. Kolika je zasluga drugih za 
ukazivanje i privezivanje za neku od njih? Naravno, drugi nas određuju, kao i kontekst 
u kome se svi nalazimo. Tradicionalnost patrijarhalnih kultura kolektivno nas je činila 
sigurnim i statičnim i omogućavala razvoj bez prevelikih individualnih odgovornosti za 

221 



sudbinu svog kolektiviteta a kamoli sudbinu čovečanstva u celini. Međutim, da li smo 
to tražili podjednako svi ili ne, dogodilo se raslojavanje po individualnim stremljenjima 
za slobodom i istraživanjem.  

Izgleda kao da se ceo čovekov život zasniva na paradoksima. U svim 
religijama možemo govoriti o spasenju. Konkretizacija ovog problema uvodi nas u 
paradoksalnost govora o spasenju verom ili spasenju delima. Vekovne borbe i pokušaji 
da se dobrim delima zadobije naklonost neba i ljudi i omogući spasenje, ukazuju na 
značaj dihotomija u normalnom razvoju pojedinca i društva. Integrisani znaju da se 
spasava delima onaj koji je ukorenjen u veri, jer suprotnosti koje se isključuju zažive u 
funkcionalnom jedinstvu mere i jedne i druge. Linija na kojoj se susreću je jedina 
realnost. 

Ono što predstavlja kočnicu razvoja, kako pojedinca tako i društva, jeste 
zagušujući kolektivizam, zalepljenost istosti, umreženost koja ne dozvojava razvoj 
zrelih ličnosti i odgovornosti ni istinske autonomne moralnosti. S druge strane, pretnja 
dolazi i od neodgovornih pojedinaca koji u haotičnom trenutku zagospodare svešću 
drugih, pa se s pravom javljaju otpori prema autoritarnosti bilo koje vrste isto kao i 
prema haotičnoj neobave znosti. 

Religija u svetu kakav jeste ima svoje značajno mesto koje je ponekad ispred a 
ponekad iza društvenih kretanja, pa zato možemo govoriti o religiji koja uslovljava i 
vodi društvo u pravcu vizija njenih proroka i verskih ličnosti, ili o religiji koja koči 
društveni razvoj zaustavljajući svoje vernike u sigunosti isprobanih formi i proverenih 
vrednosti. I ne samo to, u svakoj religiji možemo pronaći te dve struje koje u 
međusobnom dijalogu odmeravaju snagu i proveravaju moć svake od njih. Posledice 
naravno prepoznajemo u svojoj svakodnevici. Da bismo bili konstruktivni pripadnici 
svog lokaliteta, potrebno je učiniti fleksibilnim forme vlastite kulture za univerzalne 
vrednosti.  
 

Literatura: 
 
Cvitković I. (2001) Sociologija spoznaje, DES - Sarajevo. 
Kubruć Z. (2000) Ethnic and religious changes in Yugoslavia in the last ten years, u: 

Philosophy between Two Centuries, Sofia: Institute for Philosophical Research 
Bulgarian Academy of Sciences. 

Kuburic Z. (2000) About Dalogue and Religion Tolerance Possibilities, U: Svetovnost, 
Demokracia, Malki narodi, Sofia. 

Sveto pismo staroga inovoga zaveta, Beograd: Britansko i inostrano biblijsko društvo. 
Veber M. (1989) Protestantska etika i duh kapitalizma, 2. izdanje, Veselin Masleša i 

Svjetlost Sarajevo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

222 



Ratomir Grozdanoski∗   
 

 
ULOGATA NA PRAVOSLAVNATA CRKVA VO SOVREMENOTO 

PLURALISTIČKO OPŠTESTVO I PLURALISTIČKA DRŽAVA 
 
 

Aktuelnite nemiri i zadačata na crkvata vo gradenjeto na mirot 
 

Mirot kako najgolem nebesen dar na zemjata često e zagrozuvan. 
Mesto ljubov i mir, denes na zemjava se slušuvaat nemiri i vojni. Nemajći 

bratska ljubov, među luđeto se vselila omrazata, kako i nacionalnata, rasnata, 
religioznata, klasnata, socijalnata i partiskata netrpelivost i neprijatelstvo. Toa ni nosi 
zlo i na vodi kon lošo. Zatoa nie preživuvame vreminja na vojni, golemi nemiri, sudiri i 
stradanija. Ginat luđe vo bezumstvata na vojnite i stradaat nevini duši zaradi nedoraz-
biranjata i otsustvoto na ljubovta među luđeto. Bez Boga nema ljubov i mir na 
zemjava, a čovečkiot život s# poveće ja gubi svojata vrednost. 

Denešnive luđe kako da ne ja slušaat angelskata pesna koja bara mir na zemjava i 
dobra volja među luđeto.72 Ovaa svetoangelska pesna e moto vo životot na našiot 
makedonski bogoljubiv, bratoljubiv i miroljubiv pravoslaven narod. 

Od mirot zavisi razvojot na opštestvoto, naukata, tehnikata, kulturata, 
ekonomijata i sepštiot progres. Od mirot zavisi i duhovniot rastež na eden narod. Kon 
site dostignuvanja, i na duhoven i na materijalen plan, vodi edinstveniot pat, a toa e 
patot na mirot. Alternativa nema! 

Poslednive godini, pak, mirot se naođa vo seriozna zagrozenost. Toa sozdava 
dlaboka zagriženost. 

Bez mirot na zemjava seto toa e neostvarlivo. Bez mir nema blagosostojba na 
zemjata, nitu za luđeto nitu za narodite. Mirot sozdava uslovi za međusebno 
sorabotuvanje i zbližuvanje na luđeto i narodite, kako i soznanie deka site luđe se deca 
Božji i braća i sestri pomeđu sebe, pa site vo svetot imaat zaednička zadača: Da živeat 
vo mir i da go slavat Boga! 

Zatoa Gospod Isus Hristos rekol: „Blaženi se mirotvorcite, zašto tie će se narečat 
sinovi Božji!“.73

Ima li znak na nadež za razrešuvanje na nemirite i sudruvanjata? Može li da 
imame idnina so postabilen mir? Možeme li da gi otklonime pričinite koi bi poslužile 
za vozobnovuvanje na vooruženite eskalacii? 

Za da se sluči toa treba da prestanat site konfrontacii i konflikti i da se prijde kon 
miroljubivo rešavanje na site prašanja. 

Kaj nas, vo Makedonija, za žal, e izguben mirot, dragi prijateli, a kaj vas e 
stesnet. Nemirot gi branuva site naokolu i go očekuvaat denot na negovoto 
proširuvanje i prenesuvanje od edno na drugo mesto. Takvo iskustvo imame veće 
                                                 
∗ Protođakon Bogoslovskog fakulteta pri Makedonskata pravoslavna crkva Skopje. 
72 Bibliskite tekstovi i nivnite citati se spored Biblijata na makedonski literaturen jazik: Sveto 
pismo na Stariot i Noviot zavet, Ljubljana 1991 godina, Luka 2,14. 
73 Matej 5,9. 
 

223 



videno. Taka beše so slučuvanjata pri selidbata na vooruženite sudiri, od edna vo 
druga, niz poranešnite jugoslovenski republiki – državi. 

Etnocentričnite fanatički tendencii vo regionot pretstavuvaat opasnost i pričina za 
negovo nemirno živeenje. Toa go vlošuva harmoničnoto živeenje i odnesuvanje među 
različnite etnički i religiozni opštini i teritorii vo državite od ovoj region. Tie 
etnocentrični tendencii sozdadoa vooruženi sudiri vo Makedonija. Vakvite primeri, ako 
se širat kako rasplamten ogan, togaš takvite i nim slični ideologii možat da postanat 
opasnost i da bidat razrušuvači na poveće zemji vo regionov. 

Zatoa, potrebno e da izgraduvame stav i kultura na počituvanje na pravata na 
luđeto vo zaednicata. Da se počituva i ovozmožuva sloboda na sovesta i vzaemno 
uvažuvanje. 

Crkvata treba da pomogne vo sozdavanjeto na edno opštestvo od takov vid, kade 
što će bide vostanovena spravedlivosta. 

Vo toa može da pomogne i vistinskoto razbiranje među luđeto, kako i gradenjeto 
pravilen odnos među Boga i čovekot i među čovekot i čovekot. Kon toa vodi i 
evangelskata hristijanska antropologija, kako i koncepcijata za opštite čovečki 
bratoljubivi odnesuvanja. Toa go izgraduva i bibliskoto razbiranje na vlasta i nejzinata 
uloga za ostvaruvanje miren život na zemjava.74 Ovie raboti treba da se najdat i da se 
istaknat kako zaedničko i kaj trite monoteistički religii vo državite na Balkanskiot 
poluostrov i vo jugoistočna Evropa: hristijanstvoto, islamot i judeizmot. 

Svetata pravoslavna crkva vo svoeto evangelsko učenje, među svoite osnovni 
zadači go stava i mirotvorstvoto. Trudejći se da go zapazi „edinstvoto na duhot preku 
vrskite na mirot“,75 Crkvata Hristova postojano se moli i poželuva sekoj čovek da bide 
nositel na mirot, ta da bide ispolnet so ljubov i so dobra volja! Taa i vo svoeto 
bogosluženie i vo svoeto učenje i besedenje, postojano go pottiknuva mirot vo dušata 
kaj luđeto – kaj sekoj čovek poodelno i kaj site luđe zaedno, a osobeno kaj 
blagočestiviot makedonski narod. Zatoa, našiot pobožen narod e miroljubiv i po svojot 
razum, i po svoite čuvstva, i po svojata volja, odnosno, toj go saka mirot so site svoi 
duševni sili. Takviot vernik će ima dobri plodovi vo site sferi na semejniot, 
opštestveniot i međunarodniot život. 

Site luđe, pak, ne se vo Crkvata Hristova, no taa ja prostira svojata ljubov kon 
site, pa duri i kon grešnicite – za i tie da se popravat. Gospod Isus Hristos „ne dojde za 
da Mu služat, tuku dojde da posluži i da ja dade dušata Svoja za otkup na mnozina“.76 
Taka i crkvata, ne živee za sebe, tuku za luđeto vo svetot. Taa go pregrnuva svetot so 
svojata ljubov, deluva vo nego i pravi s# što e možno za negovo moralno očistuvanje i 
obnovuvanje. 

So našeto deluvanje vo zaštita na mirot, nie go izvršuvame Božjiot povik kon nas 
da bideme mirotvorci i da postaneme sinovi Božji.77

Na toj način ja ispolnuvame evangelskata zapoved za ljubov kon bližnite, kako 
što rekol Gospod Isus Hristos: „Ovaa zapoved vi ja davam: ‚Da se ljubite eden so 
drug‘“.78  

                                                 
74 Rim 13, 1-10; Tit 3,1; 1. Tim. 1,5; Gal. 5,14; Izrek. 8,15. 
75 Efes 4,3. 
76 Matej 20, 28. 
77 Matej 5,9. 
78 Jovan 15,17. 

224 



Naš bližen, pak, e sekoj čovek. Toa najdobro go pretstavil Gospod Isus Hristos 
preku evangelskata parabola za milostiviot Samarjanin.79

 
Evangelieto i crkovnoto učenje za mirot i zaedničkoto živeenje 

 
Pri Hristovoto rađanje, od neboto se slušnala angelskata pesna: „Slava na Boga 

vo visinite, a na zemjata mir i među luđeto dobra volja!“80  
Mnogu e značajna pojavata na Bogomladenecot vo svetot, zašto so rađanjeto na 

Sinot Božji „ni se javi Spasitel, Koj e Gospod Isus Hristos“.81 Bog se javi vo telo.82 
Hristos dojde na zemjava za da go spasi čoveštvoto, da go proslavi Boga na visinite, da 
ni dade mir na zemjava, a među luđeto da sozdade razbiranje i bratska ljubov. 

So toa, Bog na zemjava sozdade uslovi za izgraduvanje na sovršen i svet mir.83 
On n# upatuva „po patot na mirot“84 i n# povikuva da imame mir među nas i da bideme 
vo mir so nego.85 Toa e mir proniknat so iskrenost, sloboda, pravda i sigurnost kade što 
e otsutna sekakva izmama i nedoverba. Međutoa svetot ne go primi Spasitelot 
ednodušno, i ne ja razbra Negovata božestvena misija, tuku prodolži i ponatamu da odi 
po patištata na dlaboki iskušenija, koi vodea kon krizni i strašni vreminja. 

Učenjeto na crkvata e vtemeleno slovoto Božjo, vrz Evangelieto, koešto e učenje 
za ljubovta. Ljubovta, pak, se ostvaruva preku ispolnuvanjeto na Božjite zapovedi. 
Čovekot koga će se pridržuva kon niv i koga će gi vploti vo svojot sekojdneven život, 
togaš za nego veće nastapilo carstvoto Božjo vo nego.86 Vo takviot e mirot i pravdata, 
odnosno, kako što rekol Gospod Isus Hristos: „carstvoto na Boga i negovata pravda“87 i 
vo nego nema nepravda. Spored toj primer treba da se izgraduva i čovečkoto živeenje 
na site luđe na zemjava. Preku zaedničkoto živeenje se ostvaruva carstvoto Božjo na 
zemjava kako ostvareno čovekoljubie vo mir i pravda. 

Rabotejći za ostvaruvanje na carstvoto Božjo, crkvata jasno gi naglasuva 
Hristovite evangelski zborovi so koi e ukažano deka „carstvoto Božjo e vo nas 
vnatre“.88 A sveti apostol Pavle, pak, go definira carstvoto Božjo i veli deka toa e 
„pravda i mir i radost vo Svetiot Duh“, a ne „jadenje ili pienje“.89 Zatoa, crkvata se 
zalaga za sozdavanje ovozemni uslovi za „carstvoto na pravdata mirot i radosta“, što 
pretstavuva realiziranje na carstvoto Božjo vnatre vo nas. Na toj način, najočigledno 
prodolžuva Hristovoto delo vo crkvata, kojašto on ja osnoval i e nejzina glava, a taa e 
teloto. Taa go podgotvuva čovekot za carstvoto Božjo, a toa carstvo go otkriva i 
ostvaruva i na zemjava, preku tainstveno – blagosloveniot život na luđeto. 

 
 

                                                 
79 Luka 10, 25–37. 
80 Luka 2,14. 
81 Luka 2,11; sporedi: Matej 1,21; Jov. 4,14. 
82 1. Tim. 3,16; sporedi: Filip. 2,5–7. 
83 2. Tim. 2,22. 
84 Luka 1,79. 
85 Isa. 27,5. 
86 Luka 17,21. 
87 Matej 6,33. 
88 Luka 17,21. 
89 Rim. 14,17. 

225 



Makedonskata pravoslavna crkva I nejzinata nebesna i zemna uloga 
 

Za da ima mir na zemjava, treba da ima „dobra volja među luđeto“, oti luđeto so 
loša volja go narušuvaat mirot. Tie luđe se slugi na lošiot duh, protivnici na mirot i na 
dobriot život na čovekot. Za da postane čovekot dobar, mora da se otkaže od 
zlovolieto, pa da ima dobra volja i oblagorodena duša. Toa go dava verata, 
božestvenoto učenje i moralnosta. Na toa n# uči i našata makedonska narodna tradicija 
i prekrasnite crkovni i narodni običai. 

Pravoslavniot Makedonec sekogaš toa go posakuval i spored ovie zborovi 
postapuval duri do krajno sebežrtvuvanje. Celiot svoj imot i svojot život go daval samo 
da sozdade mir vo svojot dom i vo svojata rodna grutka – Makedonija. Toa sekoj go 
čuvstvuva ušte pri prvata sredba so makedonskiot čovek i makedonskata bogoljubiva, 
bratoljubiva i miroljubiva duša. Negovata molitva e prostosrdečna i vo nea se iskažuva 
želba za mir i Božji blagoslov. 

Našiot makedonski narod, vo svoeto istorisko postoenje bil sekogaš hranet i 
napojuvan, od nebesnata i evangelskata poraka. Vo toj duh naođal sili, da gi pobeduva 
site osvojuvači i prisvojuvači. Kon taa cel bil voden od svetlinata na vitleemskata 
zvezda i hristijanskata nesebična i seopfatna ljubov.90 So krotost i smirenie gi prifaćal 
svetovnite iskušenija, bidejći znael i veruval vo Božjata pravda deka vremeto na 
tiranijata će pomine i deka će nadvladee svetlinata na slobodata i pravdata. 

Duri i denes, koga imame makedonska crkva i suverena država, nie ne sme 
celosno oslobodeni od napadite nasočeni kon obezvrednuvanje na dostoinstvoto na 
našiot narod. Za žal, s# ušte se posega po našata crkovna i nacionalna samostojnost! 
Nie nikogaš nema da otstapime od našata sveta pravoslavna vera, i zatoa, ne treba toa 
da n# zagrižuva mnogu, bidejći za naši patevoditeli gi imame: svetite Kiril i Metodij, 
Kliment i Naum, bezbrojnite makedonski mačenici, isposnici i borci za duhovna, 
crkovna i nacionalna sloboda i pravda. 

Primerot na našite svetii i narodni borci so nivnata vera, nadež i požrtvuvanost e 
naš patokaz kon pravilnoto razrešuvanje na site naši sovremeni problemi i teškotii. 
Samo obedineti okolu Hrista Spasitelot, koj dojde na zemjava za da ja napravi 
predvorje na neboto, možeme da se oslobodime od pekolot na omrazata, lagata, 
klevetata, nepravdata i nasilstvoto. Vo sprotivno, Evangelieto veli: „koj odi po mrak, 
ne znae kade odi“.91  

Jas so trepet će govoram od imeto na Makedonskata pravoslavna crkva i 
miroljubiviot makedonski narod. Nie, i kako narod i kako crkva, ispolnuvajći ja i 
poslednata zapoved od Dekalogot-nikogaš po tuđo ne sme posegnale;92 nikomu ništo 
ne sme zemale, nitu tuđo zavzemale; ne sme ograbile, nitu progonile; ne sme 
osvojuvale, nitu porobuvale; ne sme ugnetuvale, nitu izmačuvale; ne sme 
obesčestuvale, nitu oskvernuvale. Nam, pak, seto toa ni go pravele: i n# porobuvale, i 
n# osvojuvale, i ograbuvale, i ugnetuvale, i odroduvale, oskvernuvale, obesčestuvale, 
izmačuvale – na kolci nadenuvale, besele i palele, ta i koga sme sakale da kreneme glas 
i da pobarame dostoinstveno da živeeme i da ja odbranime pravdata i česta, duri i togaš 
n# obvinuvale! Ne možam da se vozdržam, a da ne gi spomnam našite borci za odbrana 

                                                 
90 1. Kor. 13,1–8. 
91 Jovan 12,35; sporedi: Jovan 8,12. 
92 2. Moj. 20,17; 5. Moj. 5,21. 

226 



na slobodata, pravata i dostoinstvoto na makedonskiot narod i negovata Tatkovina – 
Makedonija. Tie se mnogubrojni niz site bitki i vostanija, s# do poslednava, najnova 
odbrana na svoite rodni ogništa i svetilišta. Vo ovogodišnite vooruženi sudiri so 
albanskite teroristički bandi zaginaa 73-jca braniteli na mirot i slobodata vo 
Makedonija i na stabilnosta vo celiot region. Nim i na site porano zaginati im 
oddavame čest i priznanie. Za niv možeme da rečeme so bibliskite zborovi od mudrosta 
na Isusa Sinot Sirahov: „Mnogu slavni dni Gospod objavi preku niv... Tie se 
prvencite... i maži po svojata sila pročueni“.93 Tie bea podgotveni da odat vo odbrana 
pred Boga i pravdata, za odbrana na pravoslavnata vera i na svojata Tatkovina Make-
donija. Nie nemame zaginati vo okupatorski vojni i na tuđi teritorii tuku samo vo 
spravedlivo vojuvanje za odbrana na svoeto i vo svojata zemja. Odbranata, pak, znači 
sprečuvanje na zloto i baranje na Božjata pravda, kako što rekol i Gospod Isus Hristos: 
„No barajte go najnapred carstvoto na Boga i Negovata pravda“.94 I Spasitelot, koga 
beše obvinuvan pred prvosveštenikot Ana, negoduval protiv nepravednoto bienje. Vo 
Svetoto pismo, se veli: „Eden od slugite, koj stoeše blizu, Go udri Isusa po obraz i reče: 
‚Taka li mu odgovaraš na Prvosveštenikot?‘ Isus mu odgovori: ‚Ako rekov lošo, dokaži 
go, ako li, pak, dobro – zošto Me bieš?‘“95  

Našata sveta Makedonska pravoslavna crkva, niz vekovite, a i denes, go 
ostvaruva svoeto spasitelno i patriotsko služenje – služenje na Boga i na svojot narod. 
Taa gi podgotvuva svoite vernici, svoite čeda – sinovi i ćerki, za carstvoto nebesno, a 
go blagoslovuva nivniot život i trud za dobroto i na svojata zemna Tatkovina. Toa go 
pravi vdahnovuvajći gi za mirotvorsko služenje. Iljadagodišnata istorija na 
Makedonskata pravoslavna crkva, kako prodolžitelka na Ohridskata arhiepiskopija, 
polna e so vdahnoveni primeri od svoite čeda za služenje na bližnite i toa služenje do 
samopožrtvuvanost. 

Se razbira, vo taa smisla, nejzina dolžnost e da zastane vo odbrana na pravata na 
luđeto i so patriotsko čuvstvo da go brani državniot suverenitet i teritorijalniot integritet 
na Tatkovinata na svoite vernici i da go gai i neguva nivnoto edinstvo. Makedonskata 
pravoslavna crkva, bidejći vekovno srasnata so svojot narod, taa se griži za site dobra 
na narodot, kako i za negovoto edinstvo. Kako grižliva duhovna majka na 
makedonskiot pravoslaven narod i negova nacionalna crkva, vodi smetka za negovoto 
opstojuvanje i za negoviot verski, duhoven, kulturen i opštestven napredok. Se razbira, 
pritoa, mislejći na mirno zaedničko postoenje i deluvanje vo dobroto i na pretstavnicite 
na narodite od različni etnički, religiozni, kulturni i ideološki pozicii, koi živeat vo 
Makedonija. 
 

Kakva e ulogata na crkvata vo edno pluralističko opštestvo i pluralistička država, 
vo periodot na konflikti i sudiri? 

 
Pravoslavnata crkva e otvorena kon celiot svet i otvorena kon problemite na 

svetot. Nie treba da bideme vo tek so slučuvanjata na opštestvenite, naučnite, verskite i 
site opšti temi. Treba da se podgotvime za takov pristap. Crkvata Hristova go 
pregrnuva celiot svet so seta negova sodržina. Toa znači deka nema da prestaneme da 

                                                 
93 Mudr. Sirah. 44, 2–3. 
94 Matej 6,33. 
95 Jovan 18, 22–23. 

227 



se grižime za site slučuvanja i da znaeme što se slučuva vo svetot. Isto taka, da ne ja 
zaboravime i evangelskata dimenzija na ljubovta, koja e vo osnova na crkvata. 

Nie što sme utvrdeni vo verata, treba i denes da imame apostolska misija na 
mirot. Toa e misija što go pravi čovekot čovek. So nea ja vnesuvame nadežta, kojašto 
go pravi čovekot čovek na idninata, a i ljubovta kojašto mu dava sodržina. 

Nikogaš da ne ja zaboravime bibliskata vistina deka „Bog e ljubov i deka onoj, 
koj prebiva vo ljubovta, prebiva vo Boga i Bog e vo nego“.96 Toa e čudesnoto što nie 
treba da go prineseme vo svetot. Toa treba nie da go pravime. 

Pravoslavnata crkva nema odreden socijalno-politički sistem, no taa e sekogaš na 
stranata na pravdata i vistinata, bidejći taa e služitelka na Boga i na luđeto, a na Boga i 
na luđeto im se služi so duhot na mirot, na pravdata i na vistinata. 

Zatoa, smetame deka vo edno pluralističko opštestvo i država. Crkvata može da 
go dade svojot glas i toj da bide uslišan, a vo polza i zaštita na ugnetenite, progonetite, 
ubivanite, zarobenite i onepravdanite. 

Taa postojano treba da gi bara i pronaođa novite efektivni formi za uspešno 
služenje na Boga i za ostvaruvanje na ljubovta i mirot među luđeto.  

Crkvata e dolžna da go krene glasot protiv socijalnoto i ekonomskoto zlo, kako i 
protiv nespravedlivosta i uzurpacijata. 

Taa može i treba da ja pobara socijalnata pravda vo opštestvoto. 
Crkvata postojano, energično zastanuva protiv zloto na drogata, nemoralot i 

korupcijata. 
Crkvata treba da ja razgleda svojata zadača za dejstvuvanje vo polza na 

sozdavanje vzaemni razbiranja i doverba među luđeto vo pluralističkoto opštestvo i 
država. 

Treba jasno da go deklarira svojot stav protiv narušuvanjeto na mirot i 
otstranuvanjeto na faktorite za destabilizacija i konfrontacija. 

Rešitelno da gi osuduvame podgrevačite na nemiri i vojni – „onie što go mrazat 
mirot“.97

Taa e traen neprijatel na vojnata i krvoprolevanjata. A cvrsto e ubedena deka 
bezopasnosta i bezbednosta za luđeto ne može da se postigne so oružje, tuku so mir. 

Vo vreme na vojna, pak, crkvata treba da se moli i da bara da prestane vojnata. 
Molitvenite prozbi pred Boga se naši baranja za ostvaruvanje na pravdata i vistinata, a 
Gospod Bog da mu dade pobeda na pravdoljubivoto i „hristoljubivoto voinstvo“, za da 
bide silno vo odbranata (silnomu vo braneh). Odbranata od zloto i baranjeto na 
pravdata e Hristova i evangelska poraka, bidejći i Gospod Isus Hristos, koga slugata na 
prvosveštenikot go udril so šlakanica po obraz, ja pobaral pravdata.98

Isto taka, crkvata ima pravo da projavi griža i energično da se založi za vraćanje 
na progonetite raseleni lica vo svoite domovi. 

Osobeno pravo e na crkvata da bara zaštita za site svoi svetilišta: crkvi, manastiri 
i nivni pridružni objekti, nekropoli, grobnici, grobovi, spomenici i drugi sveti mesta, ta 
tie da ne se obesvetuvaat, oskvernuvaat i rušat. 
 
 

                                                 
96 1. Jov. 4,16. 
97 Psal.119,6. 
98 Jovan 18,22–23. 

228 



Hristijaninot vo služba na mirot 
 

Bog, od ljubov kon luđeto i za da go izmiri čovekot, se voploti i dojde vo 
čovečko telo na zemjava. Ovaa Božja solidarnost e silna pouka za nas i za našata 
čovečko-čovečka i čovečko-božja solidarnost. Gospod Isus Hristos potoa, preku 
svojata žrtva go privel čoveštvoto kon spasenie. Dolžni sme i nie našata solidarnost da 
ja pretstavuvame vo toj duh: vo opštenje, vo polnota i vo ljubov. 

Pottiknuvani od blagodatta na Svetiot Duh, da bideme vistinoljubivi, 
pravdoljubivi i dobrodetelni. Na toj način možeme da im se protivstavime na 
sovremenite iskušenija i nemiri. Zatoa, denes, sekoj građanin e dolžen ne samo da 
propoveda i da go saka mirot, tuku i da se moli i da mirotvori; a da bide mirotvorec, 
znači da mu služi na mirot. 

Najprvo da razmisluvame i da pridonesuvame mirot da zavladee među site 
narodi, među site državi i site luđe. Da razmisluvame i za toa, kolku gi ispolnuvame 
Božjite zapovedi, kolku živeeme spored verata i kolku sme graditeli na mirot i dali sme 
luđe so dobra volja. 

Za luđeto nema pogolemo bogatstvo od mirot i nema pogolema blagosostojba od 
živeenjeto vo mir. Čovekot e vo sostojba da gi nadmine site teškotii, site ekonomski 
krizi i site drugi problemi vo životot, no – samo vo mir. 

Sećavanjeto na žrtvite od nemirite, pak, n# tera da gi sogledame posledicite i da 
se zgrozime od voenite sudiri, pa da se zalagame, što porevnosno, za mir i stabilnost, i 
da projavuvame mirotvorstvo. 

Ubeden sum deka i ovaa konferencija pretstavuva dobro delo za zakrepnuvanje 
na stabilnosta, doverbata i gradenjeto na vistinskiot, traen mir na Balkanot, vo Evropa i 
vo celiot svet. 

 
Gospoda,  
Nastanalo tretoto vreme i nema čekanje! Nam, možebi, vo ovie uslovi, ne ni se 

potrebni samo dobri zborovi i rezolucii, tuku koordinacija za posmeli i porešitelni 
dejstvuvanja protiv sekojdnevnite nasilstva i narušuvanjata na mirot so terorizam i 
vooruženi napadi. 

Zatoa, predlagam, od site nas – ovde prisutni, da se pobara prestanuvanje na 
zloto i govorot na oružjeto. Toa da se pobara od onie, koišto javno se deklarirale kako 
opredeleni zlodejci. 

I ušte, da ne se dopušta odredena podrška na istite od strana na verski lideri ili 
verski pretstavnici. 

Najlošo e koga onie koišto deklarativno se zastapuvaat za mir i razoružuvanje, go 
narušuvaat mirot ili go dopuštaat nemirot. 

Da gradime doverba, da se otvorame za razgovari i da iznaođame način za 
razrešuvanje na nedorazbiranjata i pričinite za sudiri i vojni. 

Jas veruvam deka toa naskoro će se sluči, oti i Gospod rekol, ako imame vera 
kako sinapovo zrno i planini će premestuvame.99  

Koga nekoj patuva, nie se molime moreto da nema branovi, no branovite ili 
nevremeto će dojde, a najvažno e kako će go pomineme toa nevreme. 

                                                 
99 Matej 17,20. 

229 



Nie ne gubime nadež i vera vo Boga, nitu vo luđeto so dobra volja. Sme imale 
nevreminja vo tekot na istorijata, i kako narod, i kako zemja, i kako crkva, no Gospod 
sekogaš n# imal vo svojata milost i pravda, i ni ispraćal potrebna pomoš i sili. 
Veruvame deka so negova zakrila pak će se raduvame na mirot i sigurnosta vo celata 
naša zemja, zašto Bog ednaš zasekogaš gi pobedi site nepravdi i zla i ja ovekoveči 
negovata pravda i sloboda. 

Prinesuvame topli, bratski molitvi kon „Knezot na mirot“100 i go molime da go 
blagoslovi seto čoveštvo so svojata nebesna ljubov, da ni dade vo svetot mir, pravda i 
radost, i da ni gi podari prekrasnite plodovi na Svetiot Duh. 

Vam, pak, na site ovde prisutni, Vi upatuvam povik, kako čovek Makedonec, po 
primerot na bibliskiot nastan, koga pred apostol Pavle stoeše eden čovek Makedonec, 
koj go moleše i mu veleše: „Premini vo Makedonija i pomogni ni!“101  

I vie, dragi prijateli i posvedoženi miroljupci i mirotvorci, preminete vo 
Makedonija i pomognete ni, a nie će vi bideme krajno blagodarni! 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
100 Isa. 9,6 
101 Dela 16,9. 

230 



Goran Bašić *
 

RELIGIJA I SAVREMENI KONFLIKTI 
 
 
 
 

Poslednjih decenija nekoliko uglednih teoretičara predviđalo je da će se 
regionalni i globalni konflikti pomeriti sa etničkog i nacionalnog, ka verskom i 
civilizacijskom polju. Ernest Gelner (Ernest Gellner) je smatrao da je kompleksni 
antagonizam izme|u zapadnih civilizacija i islamskog fundamentalizma realna opasnost 
za novi globalni konflikt102. Noam Čomski (Noam Chomsky) se pribojava konflikta 
izme|u istih aktera, ali uzroke ne nalazi u ideologizaciji i verskom fundamentalizmu, 
već u ekonomskom imperijalizmu Zapada i sve izraženijoj socijalnoj distanci izme|u 
Severa i Juga, odnosno Zapada i Istoka103. Mišljenje harvardskog profesora Samjuela 
Hantigtona (Samuel P. Huntington) još je mračnije, jer počiva na pretpostavkama da su 
limesi i identiteti osam postojećih civilizacija rizična mesta mogućih konflikta104.  
Najizraženije konfliktno polje Hantigton uočava u produbljivanju krize u odnosima 
između zapadne, hrišćanske civilizacije i fundamentalističkih strujanja unutar  islamske 
civilizacije. Sulejman Demirel (Suleyman Demirel) uočava oživljavanje fenomena 
religioznosti širom savremenog sveta i smatra ga anahronim u odnosu na procese 
mondijalne modernizacije105. Džon Espozito (John L. Esposito) sledi razmišljanja koja 
u protivurečjima islama i hrišćanstva sagledavaju novu polarizaciju sveta. Espozito 
smatra da pojedini uticajni političari na Zapadu ne shvataju kompleksnost islamskog 
sveta, te da na negativnom istorijskom pamćenju projektuju konflikt sa muslimanskim 
zemljama koji bi bio osnova politike novog hladnog rata. Tvorce američke politike, 
koja je dominantna u međunarodnim odnosima, ovaj autor smatra kratkovidim, jer 
islamski svet posmatraju monolitno, isključivo kroz kategorije terorizma i 
ekstremizma. Nesposobnost ili nedostatak dobre volje Zapada da sagleda raznovrsnost 
islamskih pokreta i njihovih programa vodi ka produbljivanju krize u odnosima sa 
islamom u celini.106

Iako su ova mišljenja pretrpela mnogobrojne kritike, naročito u smislu 
mogućnosti izbijanja globalnog konflikta, njihovu kompetentnost, nažalost, potvr|uju 
brojni konflikti u savremenom svetu. Istina, karakteristike ovih sukoba nisu isključivo 
kulturne ili religijske prirode, ali zabrinjavajuće je da se najvećom žestinom borbe vode 
duž granica civilizacija i njima imanentnih religija, koje je Hantigton, u citiranom 
prilogu, označio kao rizične.  

                                                 
* Centar za istraživanje etniciteta, Beograd 
102 Gelner E. Nacija i nacionalizam, Zagreb 1993. 
103 Chomsky N. World Orders, Old and New, London, 1994. 
104 U radu Clash of Civilizations, Foreign Affairs, Vol. 72. No.3, 1993, Hantigton izdvaja 
Zapadnu, Islamsku, Konfučijansku, Japansku, Hindu, Slovensko-pravoslavnu, Latinoameričku i 
Afričku civilizaciju 
105 Demirel S. The Compatibility of Islam, Democracy and Secularism, Perceptions, Journal of 
International Affairs, Vol. II, No. 2, Ankara, 1997. 
106 John L. Esposito, The Islamic Threat Myth or Reality, New York, 1992. 

231 



Napetosti i konflikti u Zakavkazju, na Balkanu, Indijskom poluostrvu, 
Persijskom zalivu, između multietničkih i multikonfesionalnih afričkih i azijskih 
država, kao i sukobi untar pojedinih civilizacija, koji iskazuju blaže (Turska) i oštrije 
(Alžir) karakteristike, održavaju visok stepen nesigurnosti i napetosti. Nad savremenim 
svetom nadvile su se aveti iz prošlosti koje prete da breme patnji jednako podele 
između onih koji veruju i koji ne veruju, pravednima i grešnima. 

Međuzavisnost religije i politike, međutim, nije tekovina novije istorije. 
Naprotiv, crkve su često, zarad profanog, zanemarivale duhovno i vernike. Težnja za 
moći i svetovnom vlasti trajno je podelila i udaljila crkve inače bliskih religijskih 
doktrina. Nepremostivi nesporazumi poput velike šizme, 1054. godine107, 95 teza koje 
je Martin Luter (Luther Martin), 1517. godine, prikačio za vrata crkve u Virtenbergu ili 
hrišćansko - islamski ratovi oko kontrole Svetog grada108, Jerusalima, potresla su 
hrišćanski i islamski svet, otvorivši bolnu ranu kasnijih podela. Sva tri istorijska trusta 
bila su zasnovana više na političkim odlukama crkvi, a manje na religijskim i 
kanonskim razlozima. Važnije od razloga koji su prouzrokovali podele i sukobe, jesu 
posledice koje su proizašle iz njih i koje su trajno zabeležene u kolektivnoj memoriji 
konfesija.  

Docnije, pošto su se verski i konfesionalni "centrizmi" povezali sa etničkim i 
nacionalnim, religije su izgubile mogućnost da zadrže i deo univerzalnih vrednosti koje 
su ih upućivale na konstruktivan dijalog utemeljen na toleranciji i uvažavanju 
različitosti. Nacionalo predodređene, umesto da šire duh tolerancije i razumevanja, 

                                                 
107 Odnosi između Rima i Vizantije pomućeni su od 731. godine, a raskol hrišćanske crkve na 
Grčki Istok i Latinski Zapad prouzrokovan je poznatim kanonskim neslaganjima koja su 
nesumnjivo imala i političku dimenziju, odnosno mogli bi se svesti na ogoljenu težnju za 
sticanjem moći. Kanonski spor oko dogme o Svetom trojstvu odnosno da li Duh Sveti ishodi i 
od Sina, protumačen je od Istočne crkve kao pretenzija pape da stekne legitimnost za duhovni i 
svetovni primat.  U savremenoj sociologiji religije postoje škole koje smatraju da uzroci raskola 
danas nisu uverljivi vernicima, te da je uzrok sukoba isključivo prouzrokovan neslaganjem 
crkvi, a ne dubljim religijskim korenima. Ne sporeći da je to tačno, podsetimo da su pomenute 
razlike za posledicu imale razvijanje bitno oprečnih crkvenih doktrina oko suštine hrišćanstva i 
odnosa prema državnoj vlasti. 
108 Nasuprot privrednoj i duhovnoj stagnaciji srednjovekovne Evrope, podeljene na Zapadno i 
Istično hrišćanstvo, "islamske zemlje su uživale unutrašnji mir i sigurnost i neuznemiravane 
ničim osim unutrašnjim ratovima, uspele su da izgrade impresivnu urbanu kulturu" (Saunders 
J.A. History of Medieval Islam, London, 1965, str. 155). Tek početkom drugog milenijuma, 
kada su islamske države oslabile zbog sukoba između verskih frakcija,  hrišćanski svet se 
odvažio da protera muslimane sa evropskog Mediterana. Povod za ratove sa Saracenima bio je 
oslobađanje Jeruslima koji je pod muslimansku vlast pao 638. godine i sve do početka svetih 
ratova muslimanska i hrišćanska zajednica mirno su koegzistirale.  ″Pod muslimanskom 
vladavinom hrišćanske crkve i stanovništvo su mirno živeli. Hrišćanski oltari i mošti postali su 
privlačna mesta za hodočašće hrišćanima. Jevrejima, kojima su hrišćanski vladari dugo 
zabranjivali da tu žive, bilo je dozvoljeno da se vrate, da žive i vrše verske obrede...″ (Videti u 
Esposito L. John, The Islamic Threat Myth or Reality, New York, 1992, str. 47). Pod pokličem 
“Bog to želi”, papa Urban II poveo je hrišćane u rat, koji će trajno poremetiti odnose 
razumevanja i poverenja između islamskog i hrišćanskog sveta. “Bog je to, možda, zaista želeo, 
ali sigurno ne postoji dokaz da su jerusalemski hrišćani to hteli, ili da se išta neobično dogodilo 
tamošnjim hodočasnicima što bi potaklo takav odgovor u tom trenutku istorije”.(Ibidem, str. 50,  
citat iz Peters, Early Muslims Empires, str. 85). 

232 



crkve su preuzele tradicionalne, negativne stavove prema "neprijateljima sopstvene 
nacije i vere". Isključivosti kojima su crkve nastojale da utiču na formiranje stavova o 
društvenim i političkim pitanjima, zaoštravale su konflikte i doprinosile su pre 
podelama i patnjama, no što su nudile miroljubiva rešenja.  

Religijska svest redukovana na nacionalno, pogodovala je onim ličnostima i 
programima koji nisu imali sopstvene, valjano definisane ciljeve, te su legitimnost 
svojih interesa nastojali da institucionalizuju uz pomoć tradicionalnih vrednosti i 
ustanova. Međutim, eksluzivnost u pogledu univerzalnih i nepromenljivih vrednosti i 
ciljeva  pripada isključivo Bogu koji poznaje smisao ljudskog delanja na zemlji.  Crkve 
i laici, odnosno države koje su uzimale slobodu da procenjuju i  sude na osnovu 
ograničenih znanja i zatvorenih sistema mišljenja i bez potrebe da komuniciraju sa 
alternativima, dolazile su u situaciju da ostaju bez čestitih, autonomnih i učenih 
pripadnika društva i vere, koji za svetim tragaju van institucija države i crkve109. 
 

Rat koji je bestijalno divljao na delu jugoistočne i srednje Evrope koji danas 
nazivamo "prostorom bivše Jugoslavije" imao je uzroke u globalnom, regionalnom i 
nacionalno-etničkom nasleđu. Savremeni južno-slovenski konflikti imali su 
karakteristike sukoba koje je Hantigton imenovao "sudarom na mikro nivou", odnosno 
konfliktima u kojima se "grupe koje žive duž demarkacionih linija izme|u civilizacija 
(religija110) bore da bi kontrolisale određenu teritoriju ili jedni druge", ali imaju i 
svojstva folklornog, tribalnog revanšizma zbog nepravdi i grehova iz prošlosti.  

Benedikt Anderson (Benedict Anderson) naciju smatra zamišljenom političkom 
zajednicom u kojoj između pripadnika zajednice postoji određen stepen integrativnosti, 
odnosno svesti o zajedništvu111. Jugoslovenskoj zajednici upravo je nedostajao duh 
zajedništva - sindrom nacionalnog identiteta. Jugoslavija je identitet gradila na nasleđu 
i dodiru moćnih imperija i velikih religija. Kulturni i duhovni identitet njenih naroda 
omeđen je vrednostima i ograničenjima Habzburške, Otomanske i Sovjetske imperije. 
Prve dve su uslovile patološku političku kulturu koja je jugoslovensku zajednicu učini-
la nedovoljno otpornom pred totalitarizmom treće. Ideje prosvećenosti blagovremeno 
su prodrle na ove prostore i uslovile su formiranje kulturno vrednosnih obrazaca bliskih 
zapadnoevropskom kulturnom prostoru. Međutim, podanički odnos društva prema dr-
žavi, razvijan za vreme prve dve  imperije i ekstremiziran u etatističkoj boljševičkoj 
prošlosti ugušio je pokušaje efikasnog uspostavljanja političke i ekonomske autonomije 
različitih delova društva, neophodnih za razvoj demokratskih institucija i procedura. U 
uslovima takvog kulturno - političkog nasleđa Jugoslavija je u postkomunističku refor-
mu ušla sa nepotpuno izgrađenom zapadnoevropskom društvenom strukturom, ali i du-
bokim ograničenjima istočnoevropske totalitarne države. 

Sedam decenija zajedničkog života nisu trajno povezali inače bliske narode i 
vere. Ivo Banac primećuje: "...iako razlike u povijesnim i filozofskim ovisnostima nisu 
unapređivale slogu, treba podsjetiti da je stupanj nesnošljivosti, koja nije uvek bila 
izrazita, koegzistirao sa prihvaćanjem raznolikosti, za koju se smatralo da je posve 

                                                 
109 Šušnjić Đuro, Dijalog i tolerancija, IK Zorana Stojanovića, Sremski Karlovci, 1994. 
110 Primedba G.B. 
111 Benedikt Anderson, Zamišljena zajednica, Zagreb, 1990. str. 17 

233 



prirodna, i zaista, nepromenljiva"112. Plemenite ideje južnoslovenske sloge od početka 
su bile povod za sumnjičavosti, animoznosti i na takvom raspoloženju zasnovane su i 
oprečne interpretacije. Na primer, Hrvatima se duh ilirizma činio pogodnom 
motivacijom južnoslovenskih naroda da se okupe u jedinstven pokret113. Srbima, opet, 
Ilirski pokret je bio manje privlačan, jer su strepeli da se iza romantičarskih ideja krila 
doktrina, smišljena da zaustavi širenje srpske nacionalne svesti do njenih pravednih 
granica114. Slične sumnje koja su svoja uporišta imale i u pogledima srpske, 
pravoslavne i hrvatske, katoličke crkve uslovile su pojavu srpskog i hrvatskog 
nacionalizma koji će izgraditi  limese, nepremostive, nažalost, i za savremene 
naraštaje. Koreni radikalnog nacionalizma kod Srba i Hrvata ne sežu dublje u prošlost. 
Prve koncepcije nalazimo sredinom XIX veka, kod Srba u Garašaninovim 
"Načertanijama", a kod Hrvata u Kvaternikovom i Starčevićevom hrvatskom državnom 
pravu. I dok se Garašaninovom nacionalizamu, odmetnom od ideja Františeka Zaha o 
Srbiji kao stegonoši južnoslovenskog ujedinjenja, može prigovoriti da je inspirisao 
kasnije srpske hegemonističke koncepte, Starčevićevoj i Kvaternikovoj hrvatskoj 
nacionalnoj ideologiji ne može se osporiti da je pothranjivala buduće, čak i savremene,  
surove podele115.   
Nacionalističke elite su nastojale da Prvu i Drugu Jugoslaviju opišu kao "brak iz 
interesa". Osnivači države, iako su imali različite poglede oko nacionalnog, državnog 
ustrojstva, pa i oko drugih pitanja, saglasili su se da je Jugoslavija najpogodnija forma 
za rešavanje slovenačkog, hrvatskog i srpskog nacionalnog pitanja116. Sedamdeset 
godina kasnije, posle iskustva sa monarhijom i komunizmom, nove nacionalne elite 
zaključuju da se nacionalna pitanja ovih naroda mogu rešiti isključivo izvan 
Jugoslavije odnosno u suverenim državama. 

Za ostvarivanje svojih ciljeva nacionalisti koriste energiju koja oslobođena 
padom komunističkog mita i osnažena revitalizacijom arhaičnih verskih i nacionalnih 
mitova postaje glavni činilac mobilizacije. Nacionalne, etničke ekskluzivnosti i 
stratifikacije krajem XX veka doveli su narode Jugoslavije od "najsrećnijih u Istočnoj 

                                                 
112 Banac Ivo, Nacionalno pitanje u Jugoslaviji - porijeklo, povijest, politika, Zagreb, 1988, str. 
75. 
113 Miroslav Krleža će Ilirski pokret i ideju južnoslovenske unije kod Hrvata demistifikovati 
smatrajući ih izrazom hrvatske nemoći da se suprostavi raznim oblicima stranog imperijalizma: 
"Za sudbonosne probleme, kako da se likvidira okupacija Turaka, kako da se obori carski Beč i 
kako da se skine mletačka tiranija, to hrvatsko telo je osećalo da je preslabo u svojoj izolaciji. 
Odatle u Križanićevo  i u Ilirsko doba romantika takozvane integracije: odatle ideja o 
lingvističkim celinama unatoč crkvenom raskolu i planovi o etničkom kontinuitetu od 
Karlovaca do Moskve". (Sabrana dela, Eseji III, O patru dominikancu Juriju Križaniću,  
Zagreb, 1963, str. 65) 
114 Strah od zajedničke jezičke ili nacionalne reforme nisu izražavali svi Srbi. Sava Tekelija se 
zalagao kod francuskog i austrijskog poslanstva za stvaranje jedinstvene Ilirske države u okviru 
Austrije, koja bi dalje delovala u cilju oslobo|enja srpskih zemalja od Turaka. (Sava Tekelija, 
Opisanije života, Beograd, 1966. i  Dnevnik Save Tekelije, Novi Sad 1992.) 
115 Uporediti: Tuđman Franjo, Bespuća povjesne zbiljnosti, Rasprava o povijsti i filozofiji 
zlosilja, Nakladni zavod Matice Hrvatske, Zagreb, 1989, sa Starčević Ante, Misli i pogledi, 
Zagreb, 1971. 
116 Videti kod: Mitrović Andrej, Jugoslavija na Konferenciji mira, Novi Sad, 1978. 

234 



Evropi"117, do košmara sličnog onom koji je potresao Austrougarsku monarhiju na 
početku stoleća. Konglomerat nacija, etnikuma, vera, pa i jezika, nepovezan 
nacionalnim duhom, buknuo je silinom koja je zatečenim ostavila spoljašnje 
podstrekače ovakvog raspleta.  
 

U komunističkim društvima, pa i u onim mekšeg oblika kakav  je bio 
jugoslovenski model, religijski život se odvijao u veoma specifičnim okolnostima u 
kojima su politika i ideologija imale odlučujuću ulogu. U većini komunističkih država 
crkva je bila odvojena od države, tačnije potisnuta na marginu društvenog života. 
Komunistička država je nastojala da izgradi ateističku kulturu u kojoj su tradicionalne 
religije smatrane preprekom, koja je trebalo da bude  prevaziđena u prvoj fazi izgradnje 
novog društva distributivne pravde u kojem se svaki član zajednice mogao nadati da će 
posle patnji u prelaznom periodu biti uspostavljeno društvo višeg reda u kojem će 
svako zadovoljiti svoje potrebe. Komunistička utopija je nametnula jasan cilj: stvoriti 
novog čoveka oslobođenog od nacionalnog i religijskog identiteta. Međutim, 
sekularizovano društvo, očišćeno od uticaja tradicionalne religije, zahtevalo je 
supstituciju ranijih osećanja novom ideolkratijom. Identifikacija sa kolektivističkom 
kulturom zahtevala je nove bogove i fetiše.  

Tokom poslednje decenije komunističke agonije, tradicionalne religije su 
nastojale da revitalizuju deo ranijih pozicija, tako da su imploziju režima dočekale  
povezane sa demokratskim ili pak nacionalističkim pokretima.  U trenucima kada se u 
Istočnoj Evropi rađala demokratija, relegija je imala progresivnu ulogu. Povratak 
Bogu, odnosno slobodno i javno ispovedanje vere predstavljao je za hrišćane, 
muslimane ili Jevreje u Istočnoj Evropi početak izgradnje slobodnog, otvorenog 
društva, sposobnog da prihvati različitosti i na tim pretpostavkama komunicira sa 
drugima. Međutim, veoma brzo pokazalo se da put u novo društvo neće biti ni lak ni 
jednak za sve istočnoevropske zemlje118.  

U najnepovoljnijem položaju našli su se narodi združeni u jugoslovenskoj 
federaciji, čijim su podelama i mržnji, suprotno načelima zabaleženih u svetim 
knjigama, doprinele i crkve, koje su se uostalom retko javljale kao snaga sposobna da 
spreči i predupredi konflikte. Tradicija pogrešnog i zlonamernog tumačenja religije, 
odnosno povezivanja nacionalnog populizma sa klerom,  na prostoru koji nazivamo 
bivšom Jugoslavijom, ima izvesno, bogato iskustvo. Verski ekskluzivitet na ovim 
prostorima, koji nema čvrstog utemeljenja u učenjima svojih religija, funkcionalno je 
organizovan kao sredstvo unutrašnje identifikacije zajednice. Crkva, zloupotrebljena ili 
svesno povezana sa etničkim nacionalizmom, nužno vodi zatvaranju i antagonističkom 
ponašanju prema kulturno i verski različitim identitetima. Suprostavljanje 
                                                 
117 Bogdan Denitch, Ethnic Nationalism, The Tragic Death of Yugoslavia, London, 1994, str. 
60. 
118 Promene u osećanjima vernika lepo je izrazio rumunski pesnik Mirča Dinesku koji ushićen 
uspehom revolucije kliče "Bog je konačno pogledao i na nas, Rumune." Posle razočaranja u 
domete demokratije u jugoistočnoj Evropi, Dinesku rezignirano zapaža: "Iako se kod nas sad 
mnogo govori o božijim izaslanicima na zemlji, a Bog se pominje svaki dan na televiziji, moje 
je osećanje da dobri Bog ne provodi godišnji odmor na Balkanu." Balkanska ukletost, intervju 
sa Dineskuom objavljen u beogradskom listu "Politika", 16. avgusta 1997. 

 
 

235 



pravoslavnog hrišćanina sunitskom muslimanu slovenskih etničkih korena, nema 
smisla ukoliko nije u funkciji ostrašćene nacionalističke ideologije, koja širenjem 
verske netrpeljivosti nastoji da povuče jasnu duhovnu, etničku i na prvom mestu, 
teritorijalnu granicu. Dakle, nedavni, čini se nedovršeni rat koji je unesrećio mnoge 
Srbe, Hrvate i Muslimane nije vođen zbog verskih razloga ili interesa, ali je religija 
poslužila kao prepoznatljiva različitost oko koje su artikulisani nacionalni, etnički 
interesi. 

Oživljavanje pravoslavlja sredinom osamdesetih  približilo je crkvi deo srpske 
intelegencije, koja je svoja potiskivana alternativna mišljenja dovela u vezu sa 
tradicionalnom verom, pismom, običajima i mitovima. Crkva je, naglašavajući svoj 
duhovni i moralni značaj u odnosu na državu, istakla pretenzije na avangardnu ulogu u 
preobražaju srpskog komunističkog bića u nacionalno. Deo crkvenih velikodostojnika i 
svetovnih intelektualaca pokušao je da ponudi program za rešavanje nacionalnog 
pitanja, uređenja države, pozicije crkve u državi, čak i međunarodne politike države u 
odnosu na Istok i Zapad.  U atmosferi udvaranja nacionalista pravoslavlju crkva je lako 
instrumentalizovana za brzu homogenizaciju inače demografski rasejanog i religijski 
neodlučno raspoloženog srpskog naroda. 

Katolička crkva je svojim delovanjem u Istočnoj Evropi izgubila deo svoje 
transnacionalne prepoznatljivosti i privlačnosti. Delovanje na nacionalnom nivou i 
povezivanje dela katoličkog sveštenstva sa populističkim, pa i radikalnim 
nacionalističkim idejama i pokretima, prisutno je u zemljama centralne i jugoistočne 
Evrope od sredine XIX veka.  

Muslimanska zajednica u Drugoj Jugoslaviji imala je specifičan položaj, koji je 
delimično bio uslovljen istorijskim nasleđem, a više političkim položajem Jugoslavije u 
međunarodnim odnosima. Slovenski koreni bili su pre prepreka no prednost 
jugoslovenskim muslimanima da izgrade nacionalnu svest jednako otvorenu za 
vrednosti zapadne civilizacije i islamske religije. Nacionalna osećanja, muslimana 
slovenskih etničkih korena "opasnih po čistu krv ostalih naroda u jugoslovenskoj 
zajednici" lamentirajući izražava Selimovićev Hasan: "Mi smo najzamršeniji ljudi na 
svijetu. Ni skim istorija nije napravila takvu šalu kao s nama. Do juče smo bili ono što 
danas želimo da zaboravimo. Ali nismo postali ni nešto drugo. Stali smo na pola puta, 
zabezeknuti. Ne možemo više nikud. Otrgnuti smo, a nismo prihvaćeni. Kao rukavac 
što ga je bujica odvojila od majke rijeke, i nema više toka ni ušća, suviše malen da 
bude jezero, suviše velik da ga zemlja upije. S nejasnim osjećanjem stida zbog 
porijekla, i krivice zbog otpadništva nećemo da gledamo unazad, a nemamo kud da 
gledamo u naprijed, zato zadržavamo vrijeme, u strahu, od ma kakvog rješenja. Preziru 
nas i braća i došljaci, a mi se branimo ponosom i mržnjom. Htjeli smo da se sačuvamo, 
a tako smo se izgubili, da više ne znamo ni šta smo. Nesreća je što smo zavoljeli ovu 
svoju mrtvaju i nećemo iz nje. A sve se plaća, pa i ova ljubav119."  

 Selimović, jugoslovenski komunista, naslutio je da opasna i kratkovida 
komunistička manipulacija sa muslimanima u BiH može imati dalekosežne i neželjene 
posledice. Naime, sredinom šezdesetih godina, već posle Konferencije u Bandungu, 
trebalo je ojačati jugoslovensku poziciju u pokretu nesvrstanih. Procenjno je da je 
priznavanje statusa nacije muslimanima u BiH najpogodniji način za udvaranje 

                                                 
119 Meša Selimović,  Derviš i smrt, Veselin Masleša, Sarajevo, 1983, str.  330. 
  

236 



moćnim islamskim zemljama.  Pri tome, nije se dublje promišljalo o posledicama koje 
mogu nastati ukoliko se jednoj religiji, islamu u ovom slučaju, prizna legitimitet 
glavnog činioca oko kojeg su stanovnici Bosne i Hercegovine muslimanske 
veroispovesti mogli izraziti svoj lokalni nacionalizam. Istovremeno muslimanska 
verska zajednica u Jugoslaviji je dehomogenizovana jer u državnoj i partijskoj 
federalnoj i republičkoj hijerarhiji Muslimani iz BiH su imali značajnu ulogu, dok je 
ostao nejasan položaj muslimana u Srbiji, Crnoj Gori, Makedoniji ili, pak, Turaka i 
Roma islamske veroispovesti.   

Simbioza nacionalnog i religijskog uslovila je veoma brzi razvoj muslimanskog 
nacionalizma koji je ekvilibrirao izme|u prisnosti islama i socijalističkog učenja sa 
jedne i privrženosti ummi, svetskoj muslimanskoj zajednici, s druge strane. Prirodna i 
nadasve pozitivna potreba Muslimana/muslimana u Jugoslaviji, BiH posebno, da 
revitalizuju sopstvenu kulturu i utvrde svoje istorijsko mesto na Balkanu 
radikalizovana je do mere koja je doprinela da sadašnji konflikti prenebregnu sve ono 
što spaja i  ekstremiziraju ono malo, činilo se premostivih, različitosti. Najzad, krajem 
XX veka južnoslovenski muslimani su definisali svoj nacionalni identitet. Vezujući se 
za ideju bošnjaštva zasnovanu na teritorijalizaciji nacije, jedinstvenom bosanskom 
jeziku, islamskoj veroispovesti i specifičnoj kulturi utemeljili su zgradu nacionalnog 
identiteta. Konsenzus većine bošnjačkih intelektualaca, vernih i ateista u vezi sa 
nacionalnim vrednostima umnogome je zasnovan na pripadništvu islamskoj 
veroispovesti. 
 

Uspostavljanju trajnog mira, ne samo na prostoru bivše Jugoslavije već 
globalnog svetskog mira, crkve će doprineti ukoliko se vrate svojim izvorima koji ih 
upućuju ka istini, dijalogu i toleranciji odnosno ka pretpostavkama za "dijalogom koji 
je moguć između dva sistema ideja, verovanja i delanja, samo pod uslovom da se oba 
shvate kao otvoreni, što je druga reč za nedovršeni i nesavršeni sistem, kojim se pruža 
mogućnost da se upotpune i oplode. To nije misao drugog, nego mogućnost da se i ja 
prepoznam u njegovoj misli. U meri u kojoj se druga vera ne priznaje kao sastavni deo 
vlastitog pogleda na svet, u toj meri ona i dalje ostaje tajna i doživljava se kao moguća 
opasnost. Ako religija ne bi imala razloga za uznemirenost i verske potrese unutar 
svojih okvira, onda ona može očekivati stalno propitivanje i potresanje njenih zidina 
izvana, od strane jedne druge vere, koja je uvek tako drži otvorenom za razgovor. Za 
par godina hrišćanstvo će napuniti dvadeset vekova, što znači da je u toj reci vremena 
uvek bilo u dodiru s drugim verama i otvoreno za dobre vesti120. 
 
 
 
 

                                                 
 
 
 
 
 
 
120 Đuro Šušnjić, Dijalog i tolerancija, iskustvo razlike, Novi Sad, 1994, str. 50 

237 



 

238 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

P R I L O Z I 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

239 



 

240 



BEOGRADSKA DEKLARACIJA 
O VERSKIM ZAJEDNICAMA I  VERSKIM SLOBODAMA U 

DEMOKRATSKOM DRUŠTVU 
 
1. U okviru ISCOMET Mreže za demokratiju, ljudska prava i zaštitu pripadnika 
etničkih i verskih manjina u jugoistočnoj Evropi (JIE) održan je 14–15. decembra 
2001. godine u Beogradu prvi okrugli sto u okviru projekta “Mariborska inicijativa”. 
Cilj ovog projekta je da se podstakne doprinos verskih zajednica pomirenju, 
demokratiji, poštovanju različitosti, ljudskim pravima, zaštiti manjina, saradnji i 
stabilnosti u JIE. Ovaj okrugli sto je bio nastavak skupova ISCOMET-a održanih u 
decembru 1994. na Pohorju (Slovenija), septembra 1997. u Rogaškoj Slatini 
(Slovenija), novembra 2000. u Niškoj Banji (SR Jugoslavija) i februara 2001. na Bledu 
(Slovenija). 
 
Na skupu je učestvovalo više od sedamdeset predstavnika verskih zajednica i teologa 
jevrejske i islamske verske zajednice i hrišćanskih crkava (pravoslavna, rimokatolička, 
protestantske i evanđeoske), nevladinih organizacija, državne uprave i naučnika iz SR 
Jugoslavije i iz drugih država u JIE, kao i predstavnika Evropske unije ambasador dr 
Mihael Veninger i Evropske konferencije crkava Rüdiger Noll. Svoje pozdrave i dobre 
želje učesnicima okruglog stola uputili su: Njegova Svetost Patrijarh Srpski  Gospodin 
Pavle, Njegova Eminencija Kardinal Vinko Puljić, Nadbiskup i Mitropolit Vrhbosanski 
i predsednik Biskupske konferencije Bosne i Hercegovine, Reisu-l-ulema Islamske 
zajednice Bosne i Hercegovine, dr Mustafa ef. Cerić, Njegova Ekselencija dr Josip 
Bozanić, Nadbiskup zagrebački i predsednik Hrvatske biskupske konferencije i 
Njegova Ekselencija Nadbiskup i Mitropolit Ljubljanski dr Franc Rode, predsednik 
Slovenačke biskupske konferencije. U radnom delu okruglog stola skupu su se obratili 
i Muftija sandžački Muarem ef. Zukorlić,  predsednik Mešihata Islamske zajednice 
Sandžaka i Njegova Ekselencija Nadbiskup i Mitropolit Beogradski Stanislav Hočevar, 
predsednik Biskupske konferencije za SR Jugoslaviju. 
 
2. Učesnici su izrazili zadovoljstvo i zahvalnost ISCOMET-u zbog prilike da zajedno 
učestvuju u radu okruglog stola koji se održava u vreme traženja puteva za afirmaciju i 
produbljivanje demokratije u SR Jugoslaviji. Istakli su da je duhovna obnova društva 
jedan od bitnih elemenata tog demokratskog procesa. Crkve i verske zajednice mogu 
pojedinačno i kroz medjusobnu ekumensku saradnju i zajedničko delovanje svestrano 
doprineti toj obnovi. Saradnja svih ljudi dobre volje, kako vernika, tako i onih koji ne 
veruju, u traženju novih puteva za ostvarivanje tog cilja, koja treba da se razvija na 
temelju poštovanja različitosti mišljenja, stvara nove modele odnosa ne samo u  SR 
Jugoslaviji, nego i u jugoistočnoj Evropi.  
 
 3. Uspešno sprovodjenje verske nastave u javnim školama, kao i predstojeći Zakon o 
religijskim slobodama, predstavljaće bitan elemenat obnove demokratskog društva u 
SR Jugoslaviji. Uzimajući u obzir da se uvođenje verske nastave ostvaruje u izrazito 
multikonfesionalnom i  multietničkom društvu, teorijsko i praktično iskustvo stečeno 
tokom njene realizacije moglo  bi da postane primer za rešavanje sličnih problema u 
regionu. Uspešnost programa zavisiće ne samo od institucionalnog zakonskog okvira 
već i od društvenog priznanja.  

241 



 
4. Od naročitog značaja je činjenica da su spomenuta i druga pozitivna dostignuća 
ostvarena zahvaljujući uspešnoj saradnji kako među samim verskim zajednicama, tako 
i između verskih zajednica i države. Delotvorni dijalog o pitanjima odnosa crkava i 
verskih zajednica sa državom, verskih sloboda i prava treba da bude i ubuduće sastavni 
deo procesa demokratskog društva. Otvorenost Srpske Pravoslavne Crkve, kao 
većinske crkve, za saradnju i dijalog će i u buduće biti osnova za izgradnju 
demokratije, sistema ljudskih prava, uključujući verske slobode i prava, kao i za zaštitu 
verskih manjina u SR Jugoslaviji. 
 
5. Crkve, odnosno verske zajednice treba da imaju prava da javno iznose stavove u 
pogledu etičkih i socijalnih, pa i političkih pitanja, ali ne bi trebalo da deluju kao 
instrumenti političkih partija. 
 
6. Jedan od glavnih preduslova verskih sloboda jeste pravna distinkcija između države i 
verskih zajednica, kao i njihov pozitivan odnos i saradnja. Verske zajednice bi trebalo 
da imaju jednaka prava i tretman u svim sferama društva. U viševerskom društvu 
posebnu pažnju treba posvetiti slobodama i pravima nacionalnih i verskih manjina i 
statusu novih religijskih pokreta, kako bi se obezbedila jednakost i načelo 
nediskriminacije. 
 
7. S obzirom na svoj kulturni i istorijski značaj, religijske zajednice imaju pravo da 
ostvare prisustvo u medijima, dok država ne bi trebalo da zakonski ograničava 
mogućnosti osnivanja njihovih televizijskih i radio stanica i drugih javnih glasila. 
 
8. Učesnici okruglog stola istakli su i različite aspekte ostvarivanja verskih sloboda i 
položaja crkava i verskih zajednica o kojima bi trebalo voditi javnu i stručnu raspravu i 
pronaći odgovarajuća rešenja, u duhu uvažavanja različitosti mišljenja i međusobne 
tolerancije: 
Očuvanje tradicija, verske i etničke različitosti u uslovima savremenog društva koje se 
temelji na socijalnoj mobilnosti stanovništva 
Pronalaženje odgovarajućih modela verske nastave koji bi uvažavali versku različitost 
kao i obrazovanje stručnog pedagoškog kadra 
Prisustvo i asistencija religijskih zajednica u javnim institucijama – bolnicama, 
zatvorima i vojnim ustanovama; kupovina, uvoz, izvoz i distribucija verske literature; 
nesmetano upravljanje verskim ustanovama i izbor verskih službenika bez mešanja 
države; razumno prilagođavanje radnog procesa tokom verskih praznika i svetkovina 
Jačanje međusobnog razumevanja putem dijaloga, okruglih stolova, u mas-medijima, 
osobito na televiziji, među predstavnicima različitih vera 
Regulisanje obavljanja socijalnih, humanitarnih i filantropskih funkcija verskih 
zajednica (dobrovoljni rad, sakupljanje pomoći, osnivanje zadužbina i drugo) 
Odgovarajuća poreska i druga regulativa koja bi olakšala finansijski položaj i 
aktivnosti verskih zajednica  
Vraćanje nacionalizovane imovine ili kompenzacija crkava i verskih zajednica u 
određenim vremenskim rokovima. 
 

242 



9.  Učesnici su se založili za nastavak saradnje države i verskih zajednica u JIE, a 
posebno na tlu prethodne Jugoslavije u duhu „Mariborske inicijative“. Naročito su 
istakli saradnju na sledećim područjima:  
Ostvarivanje verskih sloboda i prava u kontekstu obnove i razvoja demokratije i 
pluralističkog društva 
Saradnja verskih obrazovnih institucija (seminari, razmena učitelja i studenata, 
literature i drugo) 
Versko delovanje (propovedanje, obredi, molitve, odgoj) verskih zajednica usmereno 
ka međusobnom poštovanju i uvažavanju pozitivnih vrednosti drugih 
Socijalno područje - naročito zaštita radnika obespravljenih u uslovima brutalnog 
ostvarivanja načela tržišne privrede 
Poučavanje istorije na svim stepenima obrazovanja sa ciljem vaspitavanja za 
međusobno uvažavanje i razumevanje bez pretenzija da sadašnje generacije ispravljaju 
nepravde iz daleke prošlosti. 
Razvoj verske nastave i zastupljenost verskih zajednica u oblastima kulture, 
obrazovanja i medija  
Položaj manjinskih verskih zajednica i novih religijskih pokreta u novim demokratskim 
društvima u JIE. 
 
10.  Učesnici su izrazili ubeđenje da će se dugoročno na području JIE afirmisati 
samo one crkve i verske zajednice koje poštuju slobode ljudi u pluralnom društvu, a 
svoje pripadnike i druge sugrađane obogaćuju duhom pomirenja, saradnje i stabilnosti. 
 
Beograd, 15. decembar 2001. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

243 



PREDLOG ZAKONA O VERSKOJ SLOBODI121

 
 

- U cilju pune zaštite, ostvarivanja i potvrđivanja verske slobode, kako je 
zajemčeno Ustavom Savezne Republike Jugoslavije, imajući posebno u vidu član 18. 
Univerzalne deklaracije o ljudskim pravima, član 9. evropske Konvencije o zaštiti 
ljudskih prava i osnovnih sloboda, član 18. Međunarodnog pakta o građanskim i 
političkim pravima i član 10. Povelje o osnovnim pravima Evropske unije; 

- uvažavajući značaj religije, verskog nasleđa i zaštite ličnog verskog 
identiteta; 

- imajući u vidu da je Srpska pravoslavna crkva odigrala presudnu istorijsku 
ulogu u očuvanju i razvijanju nacionalnog identiteta i da ostvaruje snažan društveni i 
kulturni uticaj, takođe imajući u vidu istorijsko prisustvo, značaj i uticaj Islamske 
zajednice, Rimokatoličke crkve, Jevrejske zajednice, evangeličko-hrišćanskih crkava 
augzburške veroispovesti i Reformatske hrišćanske crkve, kao i ostalih crkava i verskih 
zajednica; 

- smatrajući da usklađeni odnosi između države i crkava i verskih zajednica 
mogu unapediti ostvarivanje ljudskih prava i kulturnih i tradicionalnih vrednosti; 
 

Skupština Savezne Republike Jugoslavije donosi  
 

ZAKON O VERSKOJ SLOBODI 
 

Sloboda veroispovesti 
 

Član 1. 
Svakome se jemči sloboda misli, savesti i veroispovesti. To podrazumeva 

slobodu da se ima ili nema, zadrži ili promeni veroispovest ili uverenje i slobodu da se 
pojedinačno ili u zajednici sa drugima, javno ili privatno, ispoljava verovanje ili 
uverenje veroispovedanjem, nastavom, pohađanjem službe, obavljanjem obreda i 
negovanjem verskih običaja. 

Niko ne sme biti podvrgnut prinudi koja bi mogla ugroziti slobodu veroispovesti, 
ni biti prisiljen da se izjasni o svojoj veroispovesti, verskim uverenjima ili njihovom 
nepostojanju. 

                                                 
121 Vlada SR Jugoslavije, na sednici kojom je 4. aprila u Palati federacije predsedavao savezni 
premijer Dragiša Pešić, utvrdila je Predlog zakona o verskoj slobodi i uputila ga Saveznoj 
skupštini na razmatranje i usvajanje po redovnom postupku. Predlagač zakona je Savezni 
sekretarijat za vere. Na izradi Predloga zakona radila je petočlana radna grupa u sastavu: dr 
Sima Avramović, pofesor Pravnog fakulteta u Beogradu, asistenti Pravnog fakulteta magistri 
Milan Parivodić, Zoran Mirković i Goran Ilić, kao i prof. dr Bogoljub Šijaković, savezni 
sekretar za vere, u saradnji sa Republičkim ministarstvom vera i uz konsultacije sa domaćim i 
stranim ekspertima za ovu oblast. "Pravoslavlje" donosi predlog ovog zakona u celini, kao i 
komentar na ponuđeni tekst 
 

244 



Niko ne sme biti diskriminisan, uznemiravan ili privilegovan na bilo koji način 
zbog verskih uverenja, pripadnosti crkvi ili verskoj zajednici (u daljem tekstu:verske 
zajednice) ili učestvovanja u verskim obredima. 

 
Neutralnost države 

Član 2. 
 

Ne postoji državna religija. 
 

Sloboda okupljanja i udruživanja 
Član 3. 

 
Jemči se sloboda javnog okupljanja radi verskih ciljeva.  
Jemči se sloboda udruživanja u verske zajednice u skladu sa ovim Zakonom. 
Jednakost, samoodređenje I samouređenje. 
Član 4. 
Verske zajednice su ravnopravne. 
Verske zajednice su slobodne u određivanju svog verskog identiteta.  
Verske zajednice samostalno uređuju svoju unutrašnju organizaciju, vršenje 

verskih obreda i drugih verskih poslova. 
 

Pravni subjektivitet verske zajednice 
Član 5. 

 
Verska zajednica, u smislu ovog Zakona, je pravno lice osnovano radi obavljanja 

verskih poslova u skladu sa ovim Zakonom. 
Verske zajednice stiču svojstvo pravnog lica upisom u javni Registar verskih 

zajednica (u daljem tekstu: Registar). Registar vodi nadležni savezni organ.  
Organizacione jedinice verskih zajednica i savezi verskih zajednica mogu steći 

svojstvo pravnog lica upisom u Registar na osnovu prijave verske zajednice.Na 
osnivanje i delatnost organizacionih jedinica verskih zajednica i saveza verskih 
zajednica shodno se primenjuju odredbe ovog Zakona. 

 
Pravni subjektivitet tradicionalnih verskih zajednica 
Član 6. 
Crkve i verske zajednice poimenično navedene u preambuli ovog Zakona i 

njihove postojeće organizacione jedinice imaju svojstvo pravnog lica. Njihov upis u 
Registar vrši se na osnovu podataka koje dostave nadležnom saveznom organu i to: 
naziv i  sedište verske zajednice, odnosno organizacione jedinice, ime i prezime lica 
koje je ovlašćeno za predstavljanje i zastupanje i otisak pečata. 

 
Postojeća pravna lica sa verskim ciljevima 

Član 7. 
 

Postojeća pravna lica sa verskim ciljevima zadržavaju pravni subjektivitet koji su 
stekle pre stupanja na snagu ovog Zakona. 

245 



Pravna lica iz stava 1. ovog člana mogu u roku od  šest meseci od dana stupanja 
na snagu ovog Zakona podneti prijavu za upis u Registar, koja ne mora sadržati 
elemente iz člana 8. stava 2. tačke 1. ovog Zakona. Uz prijavu se podnosi overeni 
prepis rešenja o ranijoj registraciji ili druga javna isprava kojom se dokazuje domaći 
pravni subjektivitet. Ukoliko pravna lica iz stava 1. ovog  člana ispune uslove 
predviđene ovim Zakonom, biće izbrisana iz postojeće evidencije pravnih lica i upisana 
u Registar, pri čemu im se priznaje neprekinuti pravni subjektivitet. Rešenje o upisu 
dostavlja se po službenoj dužnosti  organu kod koga je pravno lice prethodno bilo 
registrovano, radi brisanja iz evidencije. 

Pravna lica sa verskim ciljevima koja se ne registruju prema odredbama stava 2. 
ovog  člana smatraće se neaktivnim. 

 
Postupak registracije verskih zajednica 

Član 8. 
 

Za upis verske zajednice podnosi se prijava nadležnom saveznom organu. Prijava 
za upis u Registar sadrži: 

- naziv verske zajednice; 
- adresu sedišta verske zajednice; 
- ime, prezime i svojstvo lica koje je ovlašćeno da predstavlja I zastupa versku 
zajednicu; 
Uz prijavu se dostavljaju sledeći prilozi: 
- odluka o osnivanju verske zajednice sa imenima, prezimenima, brojevima 
identifikacionih dokumenata i potpisima najmanje 10 državljana SRJ ili stranih 
državljana sa stalnim boravkom na teritoriji SRJ, koji imaju potpunu poslovnu 
sposobnost; 
- statut ili drugi pisani dokument verske zajednice, sa opisom njene 
organizacione strukture i naznakom organizacionih jedinica koje treba da imaju 
pravni subjektivitet; 
- prikaz osnova verske doktrine, verskih obreda i verskih ciljeva; 
- podaci o stalnim izvorima prihoda verske zajednice. 
 

Rešavanje o prijavi za upis 
Član 9. 

 
O prijavi za upis u Registar nadležni savezni organ donosi rešenje u roku od 90 

dana od dana prijema uredne prijave. 
Ako je prijava za upis nepotpuna, ili je pod istim ili sličnim nazivom već upisana 

u Registar druga verska zajednica, nadležni savezni organ će pozvati podnosioca da 
prijavu upotpuni ili ispravi u roku od 30 dana. Nadležni savezni organ može pribaviti i 
mišljenje verske zajednice koja je prethodno upisana u Registar pod sličnim nazivom. 
Ako u navedenom roku prijava ne bude upotpunjena ili ispravljena, smatraće se 
povučenom. 

Nadležni savezni organ donosi rešenje kojim se odbija prijava za upis verske 
zajednice u Registar ako su njeni ciljevi, doktrina, obredi ili delovanje suprotni Ustavu 
i javnom poretku. 

246 



Nadležni savezni organ može doneti rešenje kojim se odbija upis verske 
zajednice u Registar ako njeni ciljevi, doktrina, obredi ili delovanje mogu ugroziti 
prava i slobode drugih, a naročito život, fizičko i mentalno zdravlje, prava dece i pravo 
na integritet porodice i imovinu. 

Pri donošenju odluke nadležni savezni organ se posebno rukovodi odlukama 
Evropskog suda za ljudska prava i upravnim ili sudskim odlukama u pogledu 
registracije ili aktivnosti određene verske zajednice u jednoj ili više država članica 
Evropske unije. 

 
Registar verskih zajednica 

Član 10. 
 

U Registar se upisuje: naziv verske zajednice; sedište i adresa verske zajednice; 
organizacioni oblici i teritorijalna organizacija; ime i prezime, adresa i svojstvo lica 
ovlašćenog da predstavlja i zastupa versku zajednicu; broj i datum rešenja o upisu; broj 
i datum rešenja o brisanju iz prethodnog registra pravnih lica, kao i sve promene 
upisanih podataka.  

Podaci iz stava 1. ovog člana upisuju se u Registar i za organizacione jedinice i 
saveze verskih zajednica koje stiču svojstvo pravnog lica. 

U Registar se unose i podaci o verskim školama, humanitarnim, dobrotvornim i 
zdravstvenim organizacijama koje je osnovala verska zajednica, kao i podaci o 
privrednoj ili drugoj delatnosti koju obavlja verska zajednica. 

Verska zajednica je dužna da obavesti nadležni savezni organ uprave nadležan za 
odnose sa verskim zajednicama o promenama podataka koji se upisuju odnosno unose 
u Registar u roku od 30 dana od njihovog nastupanja. 

 
Brisanje iz Registra verskih zajednica 

Član 11. 
 

Nadležni savezni organ donosi rešenje o brisanju verske zajednice iz Registra 
kada: 

1. sama verska zajednica podnese takav zahtev; 
2. broj članova spadne ispod broja potrebnog za osnivanje verske zajednice; 
3.  nastupe razlozi zbog kojih se odbija upis u Registar. 
Nadležni savezni organ može doneti rešenje o brisanju verske zajednice iz 

Registara kada nastupe razlozi zbog kojih se može odbiti upis u Registar. 
 

Pravni lek 
Član 12. 

 
Protiv rešenja o upisu, odbacivanju prijave za upis, odbijanju upisa ili brisanju iz 

Registra, zainteresovano lice može pokrenuti upravni spor. 
 
 
 
 
 

247 



Načelo tolerancije i saradnje 
Član 13. 

 
Država doprinosi razvijanju tolerancije između verskih zajednica. 
Država unapređuje versku slobodu, naročito u pogledu prava da se ima, zadrži, 

nema ili promeni veroispovest ili versko uverenje. 
U cilju unapređivanja verske slobode, država ostvaruje odgovarajuću saradnju sa 

verskim zajednicama u pitanjima od zajedničkog interesa. 
U postupcima koji se vode pred državnim organima uzimaju se u obzir konačne 

odluke donete od strane nadležnih organa verskih zajednica, koje nisu u suprotnosti sa 
Ustavom i javnim poretkom, uz poštovanje doktrinarnih stavova. 

 
Saradnja u verskoj nastavi 

Član 14. 
 

U državnim osnovnim i srednjim školama država obezbeđuje ostvarivanje prava 
na versku nastavu za verske zajednice poimenično navedene u preambuli ovog Zakona, 
u skladu sa posebnim propisima. 

Roditelji ili staratelji odlučuju da li će dete u osnovnoj školi pohađati versku 
nastavu.  

Učenici srednjih škola odlučuju o pohađanju verske nastave. 
Izbor veroučitelja vrši se na predlog i uz saglasnost odnosne verske zajdenice. 
Učitelji, nastavnici i profesori nisu obavezni da drže versku nastavu ukoliko to ne 

žele. 
 

Verske škole i dobrotvorne organizacije 
Član 15. 

 
Verske zajednice mogu osnivati sopstvene škole i dobrotvorne oganizacije. 
 

Saradnja u oblasti duhovne pomoći 
Član 16. 

 
U cilju ostvarivanja verske slobode, država preduzima mere koje omogućavaju 

pružanje duhovne pomoći u Vojsci Jugoslavije, bolnicama, kaznenim ustanovama, 
domovima za stare i drugim ustanovama socijalne zaštite. 

Sveštenici u Vojsci Jugoslavije, bolnicama, kaznenim ustanovma i domovima za 
stare mogu se angažovati u skladu sa propisima radnog prava, a uz saglasnost 
nadležnih organa pojedinih verskih zajednica. 

 
Saradnja u zaštiti kulturnog nasleđa 

Član 17. 
 

Država sarađuje sa verskim zajednicama radi zaštite verskog kulturnog nasleđa, a 
naročito očuvanja verskih objekata, grobalja i spomenika. 

 
 

248 



Finansiranje verskih zajednica 
Član 18. 

 
Poštujući imovinska prava verskih zajednica, država će nastojati da ispravi 

posledice nacionalizacije i drugih akata sa sličnim dejstvom, uperenih protiv imovine 
verskih zajednica, u skladu sa posebnim propisima. 

Verske zajednice obezbeđuju sredstva za obavljanje verske delatnosti od prihoda 
iz svoje imovine, nasleđivanja i poklona, dobrovoljnih priloga, kao i obavljanjem 
drugih delatnosti na neprofitnim osnovama, u skladu sa zakonom. 

Država može materijalno pomagati verske zajednice. 
Za svoje obaveze verska zajednica odgovara svojom celokupnom imovinom u 

skladu sa zakonom. 
 

Zaštita verskog obreda 
Član 19. 

 
Država pruža zaštitu verskog obreda koji vrše ovlašćeni predstavnici verskih 

zajednica a čiji je prikaz dostavljen nadležnom saveznom organu prilikom upisa u 
Registar. 

 
Mesto veroispovedanja 

Član 20. 
 

Verske zajednice mogu obavljati verske obrede u prostorijama i zgradama 
namenjenim za te svrhe, na  otvorenom prostoru koji pripada verskom objektu, 
grobljima, kao i otvorenim javnim prostorima u skladu sa propisima o javnom 
okupljanju. 

Državni organi sarađuju sa verskim zajednicama u određivanju mesta za 
izgradnju verskih objekata u skladu sa stvarnim verskim potrebama stanovništva i 
urbanističkim propisima. 

 
Zaštita duhovnika 

Član 21. 
 

Država ne sme ograničavati građanska ili politička prava duhovnika na osnovu 
njihovog verskog položaja ili službe koju vrše. 

Država štiti službenu uniformu, njene delove kao i obeležja čina i dostojanstva 
ovlašćenih predstavnika registrovanih verskih zajednica u skladu sa pravilima doktrine. 

Duhovnici su oslobođeni obaveze da svedoče u postupcima pred državnim 
organima u vezi sa činjenicama i okolnostima koje su saznali prilikom pružanja 
duhovne pomoći vernicima. 

 
 

Sloboda informisanja 
Član 22. 

 

249 



Verske zajednice imaju pravo da u skladu sa Ustavom i zakonom izdaju i 
distribuiraju verske publikacije, časopise i druge verske materijale, kao i da osnivaju i 
koriste druga sredstva javnog informisanja radi obaveštavanja javnosti o verskim 
pitanjima i poslovima.  

U verskim publikacijama, časopisima i drugim verskim materijalima, 
korespondenciji, kao i javnom obaveštavanju o njihovim aktivnostima, verske 
zajednice su dužne da jasno istaknu svoj puni naziv. 

 
Verski praznici 

Član 23. 
 

Božić, Vaskrs i Veliki petak po pravoslavnom kalendaru su neradni dani. 
U skladu sa posebnim propisima, za pravoslavne vernike dan Krsne slave je 

neradni dan, a pripadnicima drugih veroispovesti jemči se pravo da proslavljaju svoje 
verske praznike. 

 
Ograničenja verske slobode 

Član 24. 
 

Sloboda ispovedanja vere ili ubeđenja može biti podvrgnuta samo onim 
ograničenjima koja su propisana zakonom i koja su neophodna u demokratskom 
društvu u interesu zaštite javne bezbednosti, javnog reda, zdravlja, morala ili radi 
zaštite prava i sloboda drugih. 

Verska sloboda se ne sme zloupotrebljavati na način kojim se povređuju 
Ustavom zajemčena prava i slobode drugih, a posebno izaziva i podstiče nacionalna, 
verska ili rasna netrpeljivost i mržnja, ugrožavaju pravo na život, pravo na fizičko ili 
mentalno zdravlje, prava dece, pravo na poštovanje privatnog i porodičnog integriteta i 
pravo na imovinu. 

Verska uverenja ne oslobađaju nikoga od izvršavanja građanskih ili 
profesionalnih dužnosti. Izuzetno, pravo na prigovor savesti radi alternativnog služenja 
vojnog roka bez oružja može se koristiti u skladu sa posebnim propisom. 

 
Prelazna i završna odredba 

Član 25. 
 

Ovaj Zakon stupa na snagu osmog dana od dana objavljivanja u "Službenom 
listu SRJ". 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

250 



 
 

CIP – Каталогизација у публикацији 
Народна библиотека Србије, Београд 

 
 
322(4-12) (082) 
261.7 (4-12) (082) 
316.74:2 (4-12) (082) 
342.724 (4-12) (082) 
 
ОКРУГЛИ сто Допринос верских заједница у СР 
Југославији помирењу, поштовању 
различитости, демократији, људским  
правима, заштити мањина, сарадњи и 
стабилности у Југоисточној Европи (1; 2001;  
Београд) 
Demokratija i religija: izbor tekstova 
i diskusija sa prvog okruglog stola Doprinos  
verskih zajednica u SR Jugoslaviji pomirenju,  
poštovanju različitosti, demokratiji,  
ljudskim pravima, zaštiti manjina, saradnji i 
stabilnosti u Jugoistočnoj Evropi, Beograd, 
Centar Sava, 14–15. Decembra 2001. / Goran 
Bašić i Silvo Devetak (urednici). – Beograd : 
Centar za istraživanje etniciteta; 
Maribor: ISCOMET – Inštitut za etnične in 
regionalne študije, 2003 (Beograd: 
Altera). – 250 str.; 24 cm. – (Projekat  
“Mariborska inicijativa” [u okviru] ISCOMET 
Mreža za demokratiju, ljudska prava i zaštitu 
pripadnika etničkih i verskih manjina u 
Jugoistočnoj Evropi) 
Tiraž 500. – Str. 5-6: Reč urednika / Silvo 
Devetak, Goran Bašić. – Napomene i 
bibliografske reference uz tekst. – Iz 
sadržaja: Beogradska deklaracija o verskim 
zajednicama i verskim slobodama u 
demokratskom društvu. 
 
ISBN 86-84481-00-3 
1. Башић, Горан 2. Деветак, Силво 
a) Верска толеранција – Вишенационална 
заједница – Југоисточна Европа – Зборници b) 
Политичка толеранција – Верске заједнице – 
Југоисточна Европа – Зборници c) Црква –  
Држава – Југоисточна Европа – Зборници d) 
Верске заједнице – Југоисточна Европа –  
Зборници е) Верски односи – Вишенационална 
заједница – Југоисточна Европа – Зборници 
COBISS.SR-ID 105451788 

251 



 

 
 

252 


